DOPPIOZERO

L o scandalo della liberta

Riccardo Manzotti
19 Agosto 2021

Senzalaliberta, esisteremmo in quanto persone? O non saremmo altro che meccanismi? Se non fossimo gli
arbitri dei nostri giorni, che valore avrebbe la nostra vita? In che cosa consisterebbe il merito o il biasimo che
attribuiamo ai nostri simili se, come tante marionette, la nostra esistenza fosse mossa da fili invisibili?

Sono domande che non possono lasciarci indifferenti: siamo creature libere o siamo guidati dal fato, dagli
del, dal cieco ed eterno movimento degli atomi, dai neuroni e dalle sinapsi? Anche se, come dicevail grande
Musil, “simili indovinelli si sciolgono in un modo curioso e cioe dimenticandoli”, I’ autore di Il prigioniero
libero (Adelphi, 2020), Giuseppe Trautteur, affrontaiil problema con entusiasmo contagioso, a partire

dall’ ossimoro del titolo. Il suo testo & di una chiarezza e precisione invidiabili e delinea con encomiabile
brevita la cornice concettual e dentro la quale oggi si discute del libero arbitrio sia nel mondo scientifico che
in quello filosofico.

I libro rivela, senza sconti, lo scandal o rappresentato dalla liberta che € un ospite inatteso e scomodo per la
scienza che descrive un mondo dominato dal caso o dalla necessita. Al contrario, per dirla con Spinoza, sela
liberta e vera e libera necessita; un altro ossimoro.

DaGalileo in poi, il mondo fisico e stato concepito come unamacchinai cui elementi interagiscono secondo
regole fisse. Persino I’ entrata in scena della casualita, attraverso il caos (che poi € deterministico anche se
non prevedibile) o attraverso i fenomeni della meccanica quantistica, non é stata di grande aiuto. Gli eventi
casuali non sono certo eventi liberi. Un dado non e piu libero di unabiglia Lalibertd, per esseretale, non &
né caso Né necessita. Puo solo essere creazione, puro cominciamento.

Eppure, noi esseri umani non possiamo farne a meno. Senza liberta, la nostra societa non potrebbe esistere.
Leleggi non potrebbero essere applicate. Concetti come quello di responsabilita o colpa non avrebbero piu
alcun senso. L’ ordinamento giuridico si regge sulla nozione di mens rea che €, per definizione, una persona
liberadi agire (e di poter non agire).

Nel tentativo riuscitissimo di dipanare e ordinare unaletteratura“amazzonica’, Trautteur ci guidain un
percorso tanto affascinante quanto ordinato. E un autore straordinario che ame piacerebbe, un po’
ironicamente, soprannominare “il lobo frontale della cultura scientifica e filosoficaitaliang”, nel senso che e
uno dei pochi in grado di svolgere un ruolo critico di posizioni che, troppo spesso, vengono accolte con
eccessiva indulgenza ed entusiasmo. Con Trautteur non € possibile fingere, tutto € passato al vaglio della sua
analisi critica.

Il libro procede con ritmo incalzante. Si parte dai tentativi di far risorgere il dualismo mente-corpo e di
renderlo compatibile con la scienza moderna, per arrivare alla posizione contraria che negal’ esistenza della
liberta e vorrebbe ridurlaa un’illusione. Tralasciamo il primo caso, che equivale a un fallimento epistemico,
e spendiamo qualche parola sul tentativo di ridurre lalibertaaillusione. Vale lapenadi farlo anche perché


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lo-scandalo-della-liberta
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti

questaidea € molto popolare nelle neuroscienze.

Il pregiudizio secondo cui la mente non sarebbe altro che un sottoinsieme dell’ attivita cerebrale ha
incoraggiato molti a cercare le basi neurali dei processi decisionali. Il celebre esperimento di Benjamin Libet
(eseguito per la primavoltaintorno agli anni ' 80 e poi successivamente replicato con tecniche sempre piu
sofisticate) avrebbe mostrato che il cervello determina che cosa faremo alcune centinaia di millisecondi
prima che noi ne siamo coscienti.

Quindi, la precedenzatemporale dei processi neurali sulla consapevol ezza sembrerebbe negare ogni valore
alla nostra decisione cosciente (quella che € alla base dell’ ordinamento giuridico, tanto per capire
I"'importanza di questi risultati). La liberta sarebbe un’illusione. Questa conclusione (che pure si puo ancora
criticare sia empiricamente che concettualmente) ha avuto molto successo e ci si potrebbe chiedere perché.
Probabilmente, I’idea dellaliberta da un lato ci lusinga (siamo gli unici soggetti liberi dell’ universo per
guanto ne sappiamo), ma dall’ altro ci angoscia. La liberta porta con sé un bagaglio di inquietudini,
responsabilita e sensi di colpadi cui molti farebbero volentieri ameno. Non acaso i critici di Martin Lutero
interpretavano maliziosamente il suo soprannome di Eleuterio (liberatore) nel senso di colui che, togliendo
agli uomini laliberta con lateoria della predestinazione, li avevaliberati dal peso dellaliberta.

A B T
g N ¥}

=)

v .
SEkenry,




E cosi, in parte sulla scia della nozione dell’ inconscio freudiano, molti autori e molti lettori si sono convinti
che, alabase delle nostre azioni, ci siano meccanismi di cui non siamo consapevoli che determinano

I" affiorare (illusorio) della volonta cosciente. Se questa visione fosse vera, il vero attore/autore della nostra
esistenza non saremmo piu hoi, maun flusso carsico di eventi (avolte collocati nell’inconscio psicoanalitico,
avolte nell’inconscio cognitivo e avolte nel processi neurali al di fuori della coscienza) su cui non potremmo
agire direttamente. Saremmo agiti e non agenti.

Lariduzione della volonta personal e a combinazione di sottoprocessi € stata resa popolare e divertente da un
recente film di animazione, colorato ma per nullainnocente, della Disney/Pixar, Inside Out. In questo
cartone, la mente di una ragazza e rappresentata come se fosse | etteralmente un’ assembl ea permanente di
cinque simpatici omuncoli colorati. La persona e cosi privata della sua volonta personale perchéi 5 omuncoli
esauriscono compl etamente la sua capacita decisionale. Ovviamente nessuno nega che tali processi esistano e
abbiamo un effetto sulle nostre decisioni, ma possiamo ridurre completamente |a nostra esistenza a principi e
meccanismi anoi nascosti ? Esistiamo o0 non esistiamo? Questo el problema.

Fortunatamente, latesi dell’illusorieta della volonta é contraddittoria per almeno due motivi. Il primo e che
per ingannare deve esistere un ingannato.

Quindi, quando i neuroscienziati dichiarano cheil cervello ci inganna, chi sarebbe questo soggetto che viene
ingannato e crede di essere libero? Per un neuroscienziato fisicalista, ci dovrebbe essere soloiil cervello. Ma
se anche si trovasse il modo di rispondere a questa prima obiezione ne rimarrebbe una seconda, ancora piu
forte: sele decisioni fossero prese (solo) dal cervello (o dagli omuncoli cognitivi o dall’inconscio) e non dal
soggetto in quanto tale, alorail soggetto non avrebbe mai voce in capitolo, sarebbe una marionetta. Ma se
fosse solo una marionetta senza potere, perché preoccuparsi di ingannarlo? Non si capirebbe il perchéil
nostro sistema nervoso debba avere messo in piedi questa complicata messain scena.

Trautteur smascherai limiti di questa e altre posizioni con abilita e ironia, mostrando le contraddizioni e gli
assunti, espliciti 0 nascosti, dei vari autori. |1 suo testo non é assolutamente solo per filosofi o neuroscienziati.
Al contrario, € uno di quel testi fondamentali che tutti dovrebbero leggere perché mette a nudo le radici su cui
e fondatala nostra esistenza e la nostra societa. In questo senso, suo malgrado (conoscendo il candore
filosofico dell’ autore) € un testo politico. Mi spiego e mi scuseral’ autore seinserisco il suo contributo in un
contesto culturale che superai limiti della discussione scientifica per toccare il cuore dellavitasociale e
politica.

In questi ultimi anni, laliberta e stata costantemente sotto attacco. Come valore haraggiunto i suoi minimi
storici come credibilita e popolarita. Dopo una parabola ascendente che era culminata con larivoluzione
francese e poi continuatafino a ' 68, laliberta e diventata progressivamente meno congeniae alle class
politiche, meno rassicurante per molti cittadini e meno interessante per molti scienziati. Forse, unadelle
cause di questo declino e che lalibertarimaneil nucleo inviolabile di ogni persona e, se fosse tale, nessun
sistemadi pensiero potrebbe sostituirs a essa.

Non e un caso che, a partire dalle distopie orwelliane, la possibilita dell’ eliminazione della liberta, operazione
resa ancora piu facile dalla sua precedente eliminazione ontologica ed epistemica, € sempre stata un elemento
chiave. Selaliberta, come sostengono alcuni neuroscienziati e filosofi, non & altro che unaillusione, perché
difenderla? La sua eliminazione consentirebbe di esternalizzare il processo decisionale dei singoli individui,
operazione in parte giain corso grazie all’ intelligenza artificiale. Inoltre, denigrando politicamente il cattivo
uso dellaliberta che ne farebbero gli individui non sufficientemente competenti, si potrebbe ulteriormente
erodere il dominio dellalibertaindividuale. Per fare un esempio ancora caldo, durante la pandemia molti



hanno dichiarato che laliberta sarebbe un val ore sopravval utato da mettere da parte.

Ci s scordain questa discussione cheil valore della scelta libera, se reale, non consiste nella sua capacita di
decidere in modo piu efficiente, ma piuttosto nel suo valore esistenziale. Laliberta e la nostra stessa
esistenza, senza di essa noi hon saremmo persone. Se laliberta é reale e non un’illusione, € un valore
incommensurabile, un momento creativo eirriducibile e, proprio per questo, sacro.

Oggi pochi umanisti difendono ancorail valore dellalibertain quanto tale, e quel pochi sono in difficolta
contro le falangi, ben ordinate, della visione tecnocratica della societa (resa ancora piu greve dalle paure
sanitarie) e delle schiere di specialisti che rivendicano la conoscenza oggettiva dei meccanismi alla base del
soggetto. Non fraintendetemi, Trautteur non € certo uno di questi umanisti nostalgici — un fisico, cibernetico
e informatico come lui! — ma quando riportale parole di Dante “liberta va cercando, ch’e si cara, come sa chi
per lei vitarifiuta’, non nasconde I’ intreccio tra esistenza e liberta, travalori e vita.

Lalibertanon eil processo decisionale che, data una serie di valori da ottimizzare, trovai passaggi ottimi. La
liberta e lasceltadel valori per i quali vale lapenavivere e, attraverso questa scelta, creail soggetto che la
compie. La scienza non é un processo che permette di determinarei valori esistenziali, mala descrizione
funzionale, e quindi neutra, degli eventi. Un esempio banale & questo: un navigatore satellitare ci dira quale e
il percorso ottimo in base a tempo minimo, il minor impatto ecologico o il minor costo, manon ci potra mai
dire se & piu importante arrivare prima, consumare meno o spendere meno.

| valori non sono oggetto di indagine scientifica, ma sono il principio costitutivo della scelta. Se non ci
fossero valori, ogni azione sarebbe equivalente, mai valori sono, per loro natura, incommensurabili. I
confine della persona eil confine dellaliberta e viceversa. La vera scelta non e quellatra opzioni calcolabili,
matravalori incommensurabili ed eli che la scienza non puo arrivare. La distinzione tra conoscenza e valori
riflette ladifferenzatrail piano della conoscenza scientifica e quello dell’ esistenza individuale.

Nel libro si racconta un episodio drammatico, a un soldato, nel 1941, viene chiesto di sparare adegli
innocenti. Il soldato si rifiuta e quindi viene spostato nelle file dei condannati dove, dopo pochi attimi, saraa
sua volta ucciso. La sua scelta ha determinato la sua morte, ma se avesse sparato a un innocente avrebbe
tradito la sua essenza e quindi sarebbe morto di un’altramorte. Ecco, i valori sono questioni di vitae di
morte. Nel caso della pandemia siamo stati salvati dai vaccini che pero non hanno risolto le questioni
esistenziali sollevate dal rischio del virus. La scienza nasconde i problemi morali, che sono I’ essenza della
liberta, manon li risolve e non li pone.

Trautteur € troppo rigoroso per cedere allatentazione di difendere tesi romantiche sullaliberta, mail suo
sguardo logico smonta le pretese di molti di ridurre laliberta a sempliceillusione. Se la descrizione
scientifica del mondo non riesce a spiegarla, tanto peggio per la scienza, vuole dire che non € ancora pronta
ad abbracciare latotalita dei fatti, mentre la nostra liberta, anche solo nel momento di scegliere di “prendere
un bicchiere d’ acqua, potrebbe coinvolgere I’ intero universo”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Biblioteca Scientifica 63

Guuseppe Trautteur

IL PRIGIONIERO
LIBERO



