
 

Essere dispersi 
Annalisa Ambrosio
26 Agosto 2021

«Là dove c’è il pericolo, cresce anche ciò che salva».

Forse sono i due versi di Friedrich Hölderlin più citati ed equivocati di sempre. Provengono da Patmos, un
inno che l’amico nobile Federico V gli commissiona per celebrare l’isola greca dove l’evangelista Giovanni
ha avuto le rivelazioni che lo condurranno a scrivere l’Apocalisse: è pane perfetto per i denti di Hölderlin,
che porta a termine la lirica nel 1803. Come capita in altri casi virtuosi, il poemetto è così intenso e fitto di
significati che ciascuno ci legge ciò che vuole. In un certo senso, a prenderlo e tirarlo per uno dei suoi fili, il
libro di Santiago Zabala – Essere dispersi (Bollati Boringhieri, 2021) – si presenta come una spiegazione
contemporanea e definitiva della citazione, che in effetti compare proprio a un passo dalla fine (pagina
centocinquanta). 

 

La domanda che Zabala spalanca in testa al saggio è chiara, avvincente, e sembra c’entrare poco con
Hölderlin: come mai viviamo in un mondo senza emergenze? O meglio: come mai viviamo in un mondo
dove alcune emergenze fondamentali non rappresentano più il cuore del discorso politico? Dall’11 settembre
2001 fino al termine del mandato di Donald Trump, pare che le democrazie occidentali abbiano
progressivamente invertito la rotta: se vent’anni fa l’allerta sorta dall’attentato alle Torri Gemelle aveva
rappresentato per George W. Bush la giustificazione del suo incarico, la spinta, un elemento di coesione, ora
l’era del trumpismo è stata caratterizzata da una sistematica rimozione dell’emergenza. Il fenomeno è
particolarmente vistoso se si parla del clima, argomento di fronte al quale l’ex presidente degli USA ha
sempre proceduto per grossolane induzioni, variazioni sul tema di: “qui fa più freddo, non più caldo”,
smentendo in maniera via via più dura e raffazzonata qualsiasi evidenza scientifica complessa. Quello che sta
dicendo Zabala è appunto che, in generale, sia che la tratti come un pungolo sia che la ignori completamente,
il rapporto che una democrazia intrattiene con le emergenze è un buon indicatore della sua disposizione a fare
i conti con la complessità, e quindi con la libertà. 

 

L’emergenza del tipo amico-contro-nemico privata di ogni dialettica interna mostra una relazione
rudimentale con la complessità, così come l’emergenza rimossa rivela una disposizione scarsa a farci i conti.
In entrambi i casi stiamo parlando di una visione semplicistica del mondo, e dunque autoritaria. In altri
termini, si tratta di una versione più o meno annacquata di un populismo di destra. Un populismo che Carlo
Rosselli avrebbe definito tecnicamente fascismo, cioè una politica orientata a negare la libertà di pensare
altrimenti, riaprire il discorso, aumentare il numero delle variabili in campo. E tutto per soddisfare
un’esigenza politica primaria di ordine. Nei sistemi contemporanei di questo tipo, allora, il potere costituito
produce la verità passando per una crescente oggettivazione dei problemi, ignorando in maniera scrupolosa la
strategia del pensiero astratto. È «l’epoca dei fatti alternativi», dove la consigliera di Donald Trump
Kellyanne Conway può difendere una dichiarazione falsa riguardo al numero di partecipanti alla cerimonia di
insediamento del presidente appellandosi a nuove informazioni in possesso della Casa Bianca. E chiudere
così la discussione.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/essere-dispersi
https://test.doppiozero.com/annalisa-ambrosio


 

Nell’universo descritto da Zabala i mattoni da costruzione della verità sono oggettivi: non si tratta mai di
versioni contrastanti di una storia, ma di dati di partenza divergenti, che per forza di cosa richiedono di
revisionare la teoria precedente, di falsificarla. E se siamo finiti qui dove siamo finiti la colpa è soprattutto
del nuovo realismo – Zabala lo dice senza troppi giri di parole. La responsabilità è di quel pensiero filosofico
che «esige una totale sottomissione ai fatti, ai dati e alla realtà anziché ai loro interpreti». E la conseguenza di
affidarsi a una concezione simile è la stessa che si ottiene se ci si scherma dietro alle certezze degli algoritmi
per non cambiare la comunicazione di una azienda: non spostarsi di troppo per non perdere like, il
rispecchiamento continuo di ciascuno in sé stesso, in un nauseabondo regresso all’infinito. Si perpetua il
gioco del mondo senza sosta anziché provare a cambiarlo. Finché stiamo dentro a questa logica, ci troviamo
in difesa piuttosto che in attacco, a preservare anziché inventare, a temere anziché sperare, a curarci senza
essere più in grado di arrabbiarci. Siamo in balia di ciò che esiste già, in un atteggiamento adattivo, che è
comodo da controllare, qualsiasi cosa significhi controllare.

 

L’aspetto interessante di questo libro, per chi non conosce Santiago Zabala e osserva per la prima volta i suoi
interessi e i suoi ragionamenti qui, è la soluzione che propone per mitigare il realismo, il nuovo ordine
globale bloccato e le sue ombre: di fatto, riprendere in mano Heidegger.

 

Se si pensa a che cos’è la verità per Heidegger, infatti, ci si sposta completamente altrove rispetto al nuovo
realismo: la verità «non è ciò che corrisponde a una realtà oggettiva ed eterna, bensì ciò che ci avvolge in
quanto esseri umani in uno spazio, un tempo e una tradizione dati». E allora «il nostro incontro con il mondo
non è oggettivo, non è l’esperienza di uno spettatore che osserva il mondo, ma di qualcuno che è coinvolto
nelle cose, intrise a loro volta di significati umani». È da queste premesse che nasce la pratica filosofica
dell’ermeneutica. Solo l’esercizio interpretativo continuamente aperto e zampillante riporta a galla l’essere.
Lo libera.

 



 

Tra le righe, Zabala sta dicendo che la politica, affidando in larga parte ai tecnici il mestiere di pronunciarsi
sulla scelta migliore da fare, ha soppiantato la conversazione a favore della decisione, impoverendo il
discorso pubblico, fino a renderlo inconferente con i reali problemi della vita, con le vere emergenze
comunitarie appunto. In particolare, Zabala fa tre nomi: il cambiamento climatico e la perdita della
biodiversità sul Pianeta, la scomparsa dei populismi di sinistra garanti della discussione pubblica sulla libertà,
e la soppressione sistematica dei whistleblower, sarebbe a dire i segnalatori di illeciti in Rete. Sono queste le
tre emergenze capitali che curiosamente non abitano a sufficienza i programmi elettorali e il discorso
politico. 

 

Nella pancia del libro si risale il filone d’oro della tradizione ermeneutica, quello che secondo l’autore è più
utile a correggere gli errori prospettici della contemporaneità: Zabala la chiama la «vena anarchica»
dell’ermeneutica e la tratta in ordine piacevolmente sparso, accoppiando i suoi sei maestri a due a due. Prima
“Interpretazione e resistenza” con Gianni Vattimo e Richard Rorty, poi “Interpretazione e trasgressione” con
Sigmund Freud e Friedrich Nietzsche, infine “Interpretazione e alterazione” guest star Martin Lutero e
Sant’Agostino. Sono capitoli densi e accademici, dove pezzo a pezzo si delinea il quadro composito di una
disciplina, di uno stile filosofico che tutti loro hanno perseguito prima di ogni altro motivo per un profondo
bisogno di senso, per recuperare un contatto autentico con la vita, nella gran parte dei casi nella forma di una
lotta. Vattimo contro la globalizzazione, Rorty contro la filosofia analitica, Freud contro l’esaltazione della
razionalità, Nietzsche dando scandalo per attribuire alla filologia lo statuto di un’arte, Lutero reinventando la
Bibbia, Agostino affermando per primo che i testi non sono divini, perché non esiste un modo neutro di
leggerli. 



 

Questa rapida cavalcata si conclude con alcuni brevi capitoli di grande interesse che riavvolgono il nastro e
ritornano a noi. Allora Zabala mostra che cosa sta accadendo, e ci accompagna a comprendere perché senza
esercizio ermeneutico, senza riaprire la faglia del pensiero sulle emergenze, ci troveremo ancora e ancora
nella morsa di un ordine globale bloccato, in uno stato di crisi costante e posticcio che non va né avanti né
indietro. Sono pagine in levare. Leggendole, tra le altre cose, ci si imbatte in una bella descrizione fulminea
del neoliberismo progressista teorizzato da Nancy Fraser, che lega in una salda alleanza i movimenti sociali e
le attività economiche dei comparti simbolici, il capitalismo e le forze progressiste, producendo una
riflessione sempre più accorata sui diritti civili da parte dei suoi rappresentanti eminenti – Barack Obama e
Hilary Clinton in cima alla classifica – ma impiegando un’attenzione discontinua sui temi del welfare e della
disparità sociale. 

 

A guardare da fuori l’ordine mondiale, dopo aver attraversato di corsa le terre della «vena anarchica»
dell’ermeneutica, Zabala ci porta a pensare che la condizione di esplorare diverse possibilità, di sostenere il
peso di ciò che è complesso o indecidibile sia preferibile a quella del There’s No Alternative, e che la verità
come una «svelatezza» mai compiuta sia preferibile a quella del dato inoppugnabile, esterno, violento.

 

In fondo l’intuizione dietro il libro è semplicemente che Essere dispersi coincide con la possibilità di essere
liberi e che ce n’è un gran bisogno. È disperso chi vive l’avventura, chi va cioè incontro alle cose che
verranno senza confidare, sperare o peggio desiderare che siano identiche a quelle che sono già avvenute.
Anche di fronte alla riapertura del discorso politico sull’emergenza si è senza certezza, e il segnale scompare.
Ma il peso da pagare per disinteressarsene è sicuramente più grande, non diversamente da ciò che capita in
una casa di cui si ignorano a lungo infiltrazioni e crepe nelle fondamenta. 

 

Per questo il lavoro di Zabala è una perfetta nota a piè del distico di Hölderlin.

Solo guardando la ferita senza distogliere lo sguardo è possibile ricominciare a parlarne, ed eventualmente
ricucirla. In una forma laica di meditazione e preghiera da fare insieme dentro al linguaggio: dove un tempo
c’era Dio, ora si staglia quel che resta della città degli uomini e la nostra opportunità di ripararla. 

 

«Là dove c’è il pericolo, cresce anche ciò che salva».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





