
 

James Hillman, il peso dell’anima 
Ivan Paterlini
30 Agosto 2021

In Le storie che curano, ripubblicato ora da Raffaello Cortina con una nuova Prefazione di Luigi Zoja,
Hillman, in modo coerente con tutto il suo impianto filosofico e clinico, ripone la psicoterapia con le sue
pratiche e ritualità dentro uno stile narrativo correlato a un’attività più estetica e poetica che scientifica. 

 

L’efficacia terapeutica passa attraverso i fili sottili della narrazione con le storie immaginative che ci
raccontiamo e riraccontiamo all’infinito. Zoja nella Prefazione scrive che “l’analisi aiuta il paziente non
perché restituisca alla sua vita un ordine interpretativo, ma perché le dà un ordine narrativo”. Per Hillman
leggere Jung, Freud, Adler per la loro immaginazione, dove appunto si situa il potere terapeutico delle loro
cure, può portare lo scrittore a riporre fiducia nell’efficacia terapeutica delle sue narrazioni. Per guarire
l’anima dalla sua condizione prosaica dobbiamo avvicinarla al fare poetico (poiesis), una condizione di
fondamentale importanza non tanto per fuggire la realtà ma per poterla immaginare diversamente soprattutto
attraverso vite non vissute. La terapia diventa quindi la forma massima di riscatto di quel mondo immaginale
che sa risvegliare il cuore dei ricordi e delle sensibilità per volgere l’anima verso gli dei, offrendo loro
scritture infinite. La mente è fondata nella sua attività narrativa, nel suo fare fantasia: questo “fare” è poiesis.
L’universo narrativo diventa una biblioteca infinita e interminabile (come l’analisi) dove “la musica e la
magia delle parole risuonano incessantemente, in modo sorprendente, intelligente, ironico, oscuro, sinistro...”
(Ogden, Vite non vissute, Raffaello Cortina, 2016).

 

Psicologia del profondo e letteratura convergono per affinità e intrecci sin dall’inizio, in cui la sintassi
terapeutica ha fatto ricorso a un’immaginazione mitica letteraria: la storia di Edipo penso possa bastare come
esempio. La psicologia ha bisogno di strutture di tipo narrativo per potersi raccontare e sviluppare, di
un’attenzione estetica che sappia leggere le immagini e ascoltare le storie come base poetica della mente.
Hillman sottolinea che le storie cliniche sono spesso troppo cariche di crudi fatti per potersi liberare verso
un’altra storia, quella dell’anima, interiore e simbolica. 

 

Lo sviluppo del pensiero di Freud, di Jung e di Adler si articola in trame da romanzo, che si animano
attraverso personaggi come Dora, Anna O., l’Uomo dei lupi, Miss Miller, Filemone, Sabina. Il romanzo
psicoanalitico con i suoi personaggi, le sue lettere, le rivelazioni, gli incesti... anticipa le teorie, e le teorie si
fondano su narrazioni mitiche. In Jung gli archetipi del Briccone, di Mercurio, del Puer, della Madre ecc.
sono anche invenzioni creative di personaggi romanzeschi, biografie primordiali. Accanto ai generi eroici,
picareschi, erotici, saturnini, Jung propone con i suoi casi un genere che sa interpretare “lo spontaneo
immaginare della psiche, la cui materia è narrativa anche se viene definita materiale inconscio” (Le storie che
curano). Il suo stile assume varie forme: dall’apocalittico allo sperimentatore comportamentista, dall’antico
gnosticismo del vicino Oriente alla fisica moderna, con un’ermeneutica fuori dallo spazio e dal tempo, dove
tutto per le sue ricerche psicologiche è prima materia sotto la tutela indiscussa del dio Ermes. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/james-hillman-il-peso-dellanima
https://test.doppiozero.com/ivan-paterlini


 

James Hillman potremmo definirlo senza riserve uno dei più importanti medici della cultura, un medico che
ha saputo relativizzare l’importanza dell’analista in favore di una psicologia archetipica: esiste qualcosa di
più grande e di molto più potente a dominare la scena, qualcosa che nell’uomo, da sempre, si ripete
istintivamente, ricercando le forme adatte alle diverse culture e nei diversi luoghi per incarnarsi e
autorappresentarsi. Gli archetipi compaiono ovunque, scrive Hillman (Il lamento dei morti, Bollati
Boringhieri, 2014): nel cinema, nella pittura, in manicomio, nei bambini, nello studio dell’analista... Sono
forme mitiche universali che lui andrà a ricercare soprattutto nella Grecia antica.  

  

La sua fantasia ritorna in quei luoghi, in quegli spazi, per diventare metafora privilegiata di un regno
immaginale che sa ospitare i principi originari sotto forma di dei. “E per scoprirlo occorre quello che Creuzer
(curatore dei testi neoplatonici di Proclo e Olimpiodoro) considerava il dono ermeneutico, la capacità di
immaginare in modo mitologico, un’arte simile a quella del poeta” (L’anima del mondo e il pensiero del
cuore, Adelphi, 1981). Di fronte alle tante difficili prove della vita, la psiche può re-immaginarle da un
diverso punto di vista. La Grecia diventa così uno specchio che riflette configurazioni “naturali” molto
ampie, che sanno raggiungere la piccola vita quotidiana delle nostre personalità e della nostra civilizzata
coscienza. 

  

Hillman si situa “nel punto in cui psicologia e religione, la religione intesa come rapporto con la divinità e
come rapporto con la collettività, sfumano l’una nell’altra, nel punto, dunque, dove la psicologia è indotta a
prendere in considerazione la teologia e la politica” (La vana fuga degli dei, Adelphi, 1991). Il mondo infero
e pagano, inferiore e istintuale, che sfugge al controllo del soggetto volitivo e all’ingenuità delle psicologie
egoiche, ha da sempre i suoi rappresentanti divini, e la loro presenza o assenza può essere fattore di cura o di
malattia, di crescita o di entropia nel tentativo, con le parole di William James, di adattarsi armonicamente
all’ordine invisibile. Recuperare la salute significa spesso “recuperare il divino da dentro la malattia, vedere
come il contenuto di essa sia autenticamente religioso”.

 

Il ritorno alla Grecia tramite il dio Pan, Dioniso, Hermes, Apollo, Hestia, Afrodite, Demetra, Eros e Psiche, e
tutte le altre divinità, non è estetismo romantico, ma una discesa nella caverna che ci aiuta nella ricerca
individuativa attraverso le vie dell’immaginazione. Spesso le divinità che ci abitano chiedono ascolto e
riconoscimento perché l’inconscio cerca di compensare le unilateralità del mondo cosciente: anche se solo in
piccole dosi l’uomo può avvicinarsi alle loro cure, perché esse esprimono qualità assolute e potrebbero
dominarci e inflazionarci. Il cavallo nero nel Fedro di Platone è poco dominabile e non può essere lasciato
solo, ha bisogno del cavallo bianco e di una misura ragionevole al centro che sappia riconoscerli entrambi. 

 

Anche gli stili narrativi e i generi letterari scelti per raccontare l’anima secondo Hillman si possono
connettere a divinità diverse, ricordandoci che la psicologia è anzitutto politeistica e non dovrebbe mai
esprimersi in modo schematico: va immaginata come prospettiva e traiettoria tra le moltitudini cromatiche e
poetiche dell’anima stessa. Le storie che raccontiamo o scriviamo, veicolate dagli dei, si fanno ermetiche
quando le connessioni aprono possibilità e amplificazioni, afrodisiache quando le sensazioni si posano “sul
valore del sensibile”, dionisiache quando prevale il fluire inarrestabile della vita, cangianti con Mercurio e
veementi con Marte. Lo stile narrativo del Senex o del Vecchio Saggio Hillman lo ritrova sia in Jung sia in
Freud: per entrambi la forza persuasiva poggia sullo stesso fondamento archetipico, che proietta su noi lettori
la riconfigurazione ontogenetica delle varie dinamiche primordiali presenti nei diversi personaggi della
Trama. La psicoanalisi accoglie costitutivamente diversi volti e appartenenze, a partire da quello tecnico-



clinico sino a raggiungere quello speculativo-teorico; per Hillman, il volto è quello di una psicoanalisi
narrativa che con un procedere metaforico e poetico si avvicina di più alle arti che alla medicina occidentale. 

 

Il sogno per Jung parla almeno due lingue, espresse bene nella duplicità ermetica, e le include entrambe
contemporaneamente nella loro ambiguità. La voce della natura per Jung si esprime in questo modo, e nei
sogni è lei a parlarci. Per capire la struttura del sogno non possiamo che ricollegarci al dramma,
all’invenzione poetica nel teatro della psiche. E come i sogni, anche le fantasie interiori hanno la logica
avvincente del teatro, riportandoci alla Grecia antica e al teatro di Dioniso (signore delle anime), che con le
sue maschere sa vedere oltre, in trasparenza, lungo i processi di guarigione. Del resto, se pensiamo che la
psicoanalisi nasce come “cura attraverso la parola” – espressione coniata dalla paziente di Freud Anna O. –,
il suo primato diventa senza alcun dubbio letterario e narrativo. L’analista si fa scrittore della storia narrata
dai suoi pazienti, trasformando la psicologia in un romanzo. Una scoperta di Freud è che la storia attraverso
la memoria spesso si separa dai fatti effettivamente accaduti: “Il trauma non è ciò che è accaduto, ma il modo
in cui vediamo ciò che è accaduto”. La storia “dei fatti” viene dimenticata, negata, rimossa, la memoria può
essere “non storica”: i ricordi di copertura e le invenzioni di precoci traumi sessuali non si legherebbero
dunque necessariamente ad avvenimenti accaduti letteralmente. Se sappiamo liberarci dal bisogno che il
ricordo richiami un fatto accaduto realmente, i ricordi possono evocare immagini archetipiche e gli eventi
richiamati dal cassetto della memoria diventare primordiali e mitici, nel senso platonico di non esser mai
accaduti e tuttavia di essere sempre. Potremmo quindi dire con Hillman che “il padre della terapia può essere
Freud, ma la madre è Mnemosine, memoria, madre delle muse”. Mnemosine significa vedere gli eventi della
storia come immagini. E a cosa serve tutto questo? Penso serva anzitutto a trovare una giusta distanza
rispetto agli eventi della vita, sul confine tra i due mondi, e nello stesso tempo a riconfigurare e revisionare
chi siamo e la narrativa dei nostri vissuti.

 

L’anima non abita solo dentro di noi, ma anche fuori, nel mondo. Quando siamo in un giardino, un qualsiasi
giardino con i suoi alberi, i suoi fiori, le sue metafore, scrive Hillman (“Nei giardini: un ricordo psicologico”,
in Politica della bellezza, Moretti&Vitali, 2005), si rende presente qualcosa che richiama l’anima mundi,
l’anima del mondo. L’anima mundi per Hillman non è semplicemente un sentimento romantico e panteista
dove il tutto si fa anima, perché in questa accezione tradiremmo la specificità di ogni singolo elemento sia
soggettivo (io che guardo) sia oggettivo (gli abitanti del mondo) e la storia del loro incontro. Quindi non tutto
ha un’anima, ma solo ciò che sappiamo incontrare. Per Hillman il giardino giapponese rende presente più di
altri questa possibilità di incontro riflessivo tra l’anima soggettiva e l’anima del mondo. Ponti, piccoli
sentieri, fioriture, caducità, lo schiudersi dei germogli, la fine dell’inverno, i piccoli corsi d’acqua... metafore
tra le più pertinenti della nostra vita psichica. La complessità della psiche plana sugli elementi primi della
natura come sulla topografia e la geografia di un giardino. La psiche può riflettersi nella semplice natura, e in
questo riconoscere ciò che Jung definiva “psiche oggettiva”, presente ovunque attorno a noi. La psiche ha i
suoi corrispettivi nel costante fluire delle cose. Questo mi ricorda il movimento delle fantasticherie di
Rousseau, per il quale il bisogno di determinate posture psico-fisiche (come quelle del camminare) diventava
imprescindibile affinché l’immaginazione si attivasse: nel silenzio, in un certo luogo, con una certa pianta...

  

Dal punto di vista clinico, la confusione e la non armonizzazione tra mondo interno e mondo esterno possono
sollecitare pensieri o agiti di grande sofferenza. Il suicidio dell’anima di Hillman (Adelphi, 2010), da questo
vertice di prospettiva, rappresenta la storia dell’anima come esperienza che nasce principalmente dai sogni e
dalle intuizioni che sanno organizzare e ricostruire la nostra carta d’identità simbolica, fondamentale per non
perderci nell’anonimato collettivo. Nessuna analisi riduttiva riuscirà mai a rimuovere il senso di questi
simboli identitari con il riferirli semplicemente a traumi esterni. “La storia clinica riporta i successi e i
fallimenti della vita rispetto al mondo dei fatti. Ma per l’anima successi e fallimenti non sono gli stessi



perché l’anima non funziona allo stesso modo [...] l’anima immagina e gioca, e il gioco non è riportato nelle
cronache [...] fare la storia dell’anima significa catturare emozioni, fantasie e immagini partecipando al gioco
e sognando il mito insieme al paziente” (Il suicidio dell’anima). Sognare il mito insieme al paziente pone la
storia clinica e la storia dell’anima dentro un processo continuo di riflessione e di espansione. Il sogno del
paziente, come quando ascoltiamo un brano musicale, non richiede un’interpretazione, ma un “equivalente
atto di immaginazione; il tuo sogno evoca in me un sogno, il mio lo evoca in te – non in senso letterale [...]
ma il sogno come fantasticheria, fantasia, risonanza immaginativa, come un frammento del fare anima la cui
finalità non è ermeneutica, ma è un gesto di comprensione” (Le storie che curano, cit., p. 50). 

 

Hillman ci ricorda che per Jung la psiche non è dentro di noi, ma siamo noi dentro la psiche. L’emergenza
ecologica di questi anni richiama con urgenza questa idea di psiche dove l’interiore si riflette nell’esteriore...
perché percependo l’estinguersi della natura, dovremmo percepire anche l’estinguersi della nostra vita
psichica e quindi umana. La psicologia dell’anima sembrerebbe un buon punto di partenza per salvare il
pianeta e recuperare la connessione tra tutti gli “oggetti” del mondo. Il cittadino per Hillman ha priorità
rispetto al paziente, riportando l’attenzione del clinico a quel terreno sullo sfondo del quale Jung e Freud
descrissero l’individualità: “il collettivo, l’istinto gregario, l’orda primaria, quella folla, quel fluire che è la
polis […] non sarà più cogito ergo sum, ma convivo ergo sum” (Politica della bellezza).

 

“Briser l’historie! Rompere la storia!” è la presa di posizione più rappresentativa del pensiero di Hillman.
Significa uscire dalle maglie strette delle priorità del pensiero come successione di nessi causali dove il
tempo lineare si fa esclusiva misura della storia. Hillman non è mai stato interessato a ciò che determina
causalmente un evento perché ciò è considerato a-psicologico; è interessato maggiormente al valore associato
a quella presunta causa. La priorità sta quindi nel valore, non nel tempo cronologico degli eventi. Che cosa
significa pensare il tempo in termini di valore? Significa anzitutto includere l’idea di telos, che sa conferire
valore a ciò che accade, “perché considera ciascun evento come dotato di uno scopo. Le cose avvengono per
un qualcosa.

 





 

Hanno un’intenzionalità [...] telos conferisce valore agli eventi [...] la ghianda non si comporta tanto come
una guida personale, quanto piuttosto come uno stile mobile, una dinamica interna che conferisce alle
occasioni il sentimento che abbiano uno scopo” (Il codice dell’anima, Adelphi, 2009). La “ghianda” di cui
parla Hillman riguarda quindi più gli aspetti animici degli eventi e ciò che fa bene all’anima. “Si spiega allora
perché il daimon di Socrate lo esortasse a non sottrarsi alla prigione e alla condanna di morte”, il che per
Jung significa “divenire familiari con i demoni, dischiudersi ad essi e ascoltarli, cioè conoscerli e
distinguerli” (Le storie che curano) nella ricerca di se stessi. Le divinità sono diventate malattie, ammoniva
Jung.

  

Pensando all’idea di tempo di Agostino, siamo sempre avanti (il futuro come ansia) o indietro (il passato
come lutto) e il tempo presente spesso ci divide, ci rende assenti, vuoti, schiacciati, “bipolari”. Per Hillman il
presente non è semplicemente un momento, un istante impercettibile e ogni volta superato, ma embricazione
continua di tanti tempi che si estendono ovunque. La consapevolezza del presente non è epifania del tempo
già passato, ma connessione costante con il molteplice presente. Con il linguaggio di Hillman dovremmo
chiederci: qual è il tempo vero che vive l’anima? E potremmo rispondere: il tempo infinito dell’accadere
psichico. Questo tempo include storie passate (pensiamo ad esempio alla ripetizione dei traumi subiti
nell’infanzia) e storie future (i nostri infiniti propositi), tutte insieme contemporaneamente. Chi ha sufficiente
esperienza clinica riconosce che, anche nei momenti più bui e traumatici della vita di una persona,
l’inconscio sa parlare di altro, sa parlare un’altra lingua, sa parlare con un’altra esperienza della vita psichica.
Se non ci avviciniamo a questo modo di procedere dell’inconscio, tutto si chiude sulla storia, sulla
ripetizione, sulle presunte abreazioni e confessioni catartiche e così via: Hillman ci invita ad avvicinarci al
tempo come Kairos, come opportunità e apertura al possibile. La consapevolezza di Kronos (il tempo che
ingoiamo in ogni istante di vita) è tra le origini primarie delle malattie, e tutti in qualche modo ne siamo
coinvolti.

 

Il dio principale di tutte le patologie infatti per Hillman è Ade. Uno degli epiteti di Ade era “colui che chiude
la porta”. Tutto dipende da come ci posizioniamo davanti a quella porta. Per Eracle, ci ricorda Hillman in Il
sogno e il mondo infero (Adelphi, 2005), fu una lotta continua con Ade, nella quale l’io erculeo pone la
coscienza separandola dal mondo infero, con un rapporto tra i mondi opposti molto faticoso. Questo è un
procedere tipico della medicina allopatica, che cerca la cura contrastando un processo patologico
combattendo o iniettando ciò che difetta: “stimola elementi endogeni o ne introduce di estranei che si
oppongono alla malattia” (Il sogno e il mondo infero). Se percepiamo invece che l’opposto è già
compresente, e che ogni esperienza psichica si costituisce nell’identità di almeno due parti opposte, entriamo
nel mondo simbolico e nella concezione di cura più vicina a Hillman: “non c’è niente da introdurre da parte
di nessuno, perché l’opposto è già presente [...] ciascun sogno ha il suo fulcro e il suo equilibrio, si compensa
da sé, è completo così com’è”. Se impariamo a guardare attraverso le nostre capacità ermetiche, da Briccone
o da Arlecchino, il confine diviene luogo di scambio e non di conflitto tra ciò che è familiare e ciò che è
estraneo, dove le porte e i cancelli diventano luoghi di attraversamento e l’ingresso significa iniziazione e
non conflitto. Nella Grecia antica, i daimones erano figure del mondo intermedio. Erano terrificanti,
benevole, guide, messaggeri e sapevano rappresentare lo specifico del paganesimo politeistico. Jung è stato
tra i primi a ridare loro vita in relazione all’anima, tracciando per certi versi il solco dell’eretico e del
demoniaco nell’immobilità dogmatica del Cristianesimo.

  

Questa capacità di tenere unito il mondo psichico con il mondo fisico penso possa aiutare molto soprattutto in
tutti i casi in cui la malattia ci relega in un solo mondo, fatto di lotta e opposizione tra il sapere diurno e



quello notturno, incapaci di vedere il mondo con occhi ermeneutici. Gli dei possono salvarci! I crocicchi
dove vivono i templi improvvisati di Ermes ci ricordano che c’è qualcosa da portare oltre la soglia, e da
barattare e tradurre in un’intuizione... il lavoro sui sogni e sulle nostre storie è anche un’opera di abile
ermeneutica. 

 

Varie sofferenze sono spesso evidenti rimozioni di parti o esperienze appartenenti alla vita, nel tempo che
scorre, inesorabile. In questo caso il sintomo diventa un portatore di senso teleologicamente orientato. Vi è
l’occasione per farne qualcosa. Jung aveva già intuito come la maggior parte delle patologie nascondesse una
mancanza di direzione, di visione e di immaginazione: “Non pochi cosiddetti pazienti [...], pur non essendo
affetti da una nevrosi clinicamente classificabile, consultano il terapeuta a causa di conflitti psichici e altre
difficoltà della vita [...] spesso queste persone sanno benissimo [...] che i loro conflitti riguardano il problema
fondamentale del loro atteggiamento” (Jung, Questioni fondamentali di psicoterapia, in Opere, vol. XVI,
Bollati Boringhieri). Atteggiamento che condiziona la costruzione dei nostri pensieri etici e filosofici e del
nostro percepire e vivere il mondo. Il nostro modo di sentire le varie sintomatologie racconta anche della
nostra inquadratura sul mondo, della nostra postura in esso. 

 

Come recepiamo un sintomo? Per Hillman, rifacendosi alla medicina antica, gli organi non sono solo sani o
malati, ma sviluppano ciascuno uno specifico grado di coscienza. Anche Jung ne parla, soprattutto in
Psicologia e alchimia. Che tipo di coscienza hanno i nostri organi? E come si sviluppano nel mondo? Il mito
di riferimento è Dioniso che viene fatto in tanti pezzi e smembrato; in alcune versioni neoplatoniche si narra
che venne disperso in tutta la natura riflettendo così i tanti organi del nostro corpo che chiedono coscienza,
soprattutto nei periodi disfunzionali. Solo quando sentiamo dolore spesso diventiamo consapevoli dei nostri
organi e del nostro corpo. Apollo cura e pensa le sintomatologie in modo del tutto differente perché usa la
razionalità e il pensiero lineare. “Mentre la storia clinica espone una sequenza di fatti che conducono ad una
diagnosi, la storia dell’anima mostra piuttosto un brulichio concentrico che rimanda sempre oltre se stesso. I
suoi fatti sono i simboli e i paradossi” (Il suicidio dell’anima).

 

Dioniso, scrive Hillman (in AAVV, Lo spirito e l’ombra, Moretti&Vitali, 1996), rispetto ad Apollo è molto
più legato al corpo che si muove sul palcoscenico della vita con i vari organi che si fanno attori principali,
ognuno con un proprio stile e una propria specifica intelligenza. Tutto ciò che si allontana dalla coscienza
diventa sintomo trascinando con sé, perché fuori del campo controllabile, anche il daimon che dovrebbe
invece essere ospitato come spinta desiderante verso la nostra vita più autentica e compiuta nell’esperienza
individuativa. La morale immaginativa e seduttiva contenuta nel discorso non sta nel giudicare i demoni
come buoni o cattivi, bensì nel riconoscere le immagini religiosamente, in qualità di potenze che ci pongono
delle richieste. Secondo un’antichissima visione, si sa che gli spiriti sono anche i nostri guardiani e custodi e
noi lo siamo di loro. Solo una coscienza che non sa entrare nel mondo immaginale, per Hillman, si pone il
problema morale, e non si pone il conosci te stesso, vivibile dall’interno delle immagini stesse. In sostanza,
poiché non siamo noi a inventare queste immagini, teoricamente non siamo noi a fornire le risposte, ma sono
le immagini a darcele, con una funzione di guida e di psicopompo. Il coinvolgimento con le nostre immagini
più autentiche e profonde porta con sé la propria morale, spostando sul nostro demone il luogo della moralità,
e non più sulla nostra piccola coscienza. La nostra immaginazione così non sarà più demonizzata con
proverbiali lotte eroiche senza confine, ma assunta ad anima guida votata alle potenze della molteplicità. 

 

I demoni hillmaniani non sono più contraddizioni come pensavano ad esempio Jasper o Barth, ma sanno
parlarci con la parola politeista dentro questo mondo. Gli dei sono nel mondo e nella natura (vero luogo degli



archetipi: il Vecchio Saggio ad esempio, disse Jung, in realtà è uno scimmione), non al di là, e solo attraverso
questa percezione e consapevolezza si può comprendere cosa intende Hillman per linguaggio dell’anima ed
essere nell’anima. Essere nell’anima ci riporta nel mondo perché essa non ha necessità di ambienti chiusi e
segregati, la si può incontrare ovunque. Non ci sono due mondi, sacro e profano, ma uno solo. 

 

Hillman riesce quindi a recuperare la dimensione politica unita all’etica e all’estetica, conducendoci verso
una specifica visione del bello da portare e vivere nel mondo. E questo recupero di cittadinanza ci riporta
anche a concepire la città come psiche e la polis come “l’altra metà del mythos”, come già era nell’antichità.
L’immaginazione, nel senso in cui Hillman ce la presenta, diventa possibilità di abbattere i confini: gli
archetipi con i loro demoni parlano a tutti con un ethos collettivo, non solo individuale. Il senso di una nuova
partecipazione risuona nella consapevolezza e nell’urgenza di restituire al mondo le nostre più profonde
emozioni, attraverso infinite narrazioni immaginabili.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





