
 

A che gioco giochiamo 
Ugo Morelli
2 Settembre 2021

 

Gioco, autonomia e dipendenza

Considerando la circolarità tra autonomia e dipendenza nello sviluppo e nella costruzione dell’esperienza,
non solo sfumano le differenze tra bambini e adulti, ma anche quelle con gli altri mammiferi e soprattutto con
i primati. Un fattore regolatore e accomunante è con tutta evidenza il gioco. Osservando i bambini molto
piccoli emergono gli sconfinamenti, nei giochi di approssimazione e di costruzione del legame sociale, tra
divertimento e aggressività, tra socializzazione ed esclusione. Nonostante i rischi di separatezza e
specializzazione, in tutto l’arco della vita il gioco si propone come dialogo intergenerazionale e
interculturale. Attraverso il gioco si creano rituali e zone franche, si consolidano le relazioni fino a irrigidirsi
in forme settarie, si producono forme di esclusione e inclusione. Come accade quotidianamente nella vita

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/che-gioco-giochiamo
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli


organizzativa, dove i giochi di potere caratterizzano le relazioni, lasciando emergere opportunità di
elaborazione e mitigazione delle ansie, o accentuandole come nei processi di mobbing e di minorizzazione ed
esclusione delle donne o dei più fragili. Attraverso il gioco, insomma, si decostruiscono regole e se ne creano
di nuove, si definiscono cosmologie e visioni del mondo.

La giocosità è, secondo una delle più accreditate teorie sulle emozioni, uno dei sistemi emozionali attraverso
la cui esperienza si costruisce materia cerebrale in tutto l’arco della vita [J. Panksepp, L. Biven, Archeologia
della mente, Raffaello Cortina Editore, Milano 2014].

 

Alla ricerca dei fattori che suscitano e determinano quegli sconfinamenti tra “io” e “noi” creando legami
sociali, gruppi e comunità, il gioco, insieme al dono, al rituale – di cui in fondo è una delle espressioni – allo
scambio e ai codici di regolazione dell’aggressività e della violenza, è una delle principali vie
dell’approssimazione tra gli esseri umani, e non solo. Contiene aggressività controllata e sublimata e
adesione persino massiva a un senso di appartenenza; soddisfa la ricerca condivisa di significato creando il
comune e l’immune, il noi e il loro; si accompagna a un grado anche elevato di voluttà, per sfociare
nell’umiliazione e nel pianto. Dal momento che il gioco svolge, tra l’altro, la funzione di tirar fuori e far
emergere le potenzialità e le caratteristiche soggettive e sociali, è difficile immaginare i processi educativi e
di socializzazione senza associarli alle esperienze ludiche. Siamo, quindi, di fronte a uno degli universali
della sensibilità e dell’estetica delle relazioni, la cui rilevanza evolutiva è evidente. Il gioco crea appartenenza
e presidia, perciò, la nascita di ciò che accomuna, non senza creare, per le stesse dinamiche, situazioni di
esclusione fino alla stereotipia. È però, allo stesso tempo, una delle vie privilegiate per riconoscere gli
stereotipi e cercare di elaborarli in modo generativo. Attraverso il gioco si può evidenziare, mediante la
drammatizzazione ludica, come si creano i pregiudizi e come possono degenerare in stereotipie escludenti,
lasciando emergere il valore della porosità delle appartenenze e l’evidenza dei fattori accomunanti, delle
affinità e delle somiglianze, pur nelle differenze. 

Giada Cordoni e Elisabetta Palagi, ad esempio, hanno analizzato il comportamento di gioco dei piccoli
scimpanzé e dei bambini mostrando importanti analogie che si estendono fino all’adolescenza, in uno studio
che ha confrontato i dati sui giovani Pan troglodytes (scimpanzè) con la letteratura scientifica sul gioco nei
piccoli Homo sapiens [Ontogenetic Trajectories of Chimpanzee Social Play: Similarities with Humans,
Novembre 16, 2011].

Dario Maestripieri si è chiesto perché il bacio alla francese è diventato un simbolo della passione amorosa? O
perché un capo aspetta un’eternità prima di rispondere alle e-mail, soprattutto a quelle contrassegnate come
“urgenti”? Attraverso i risultati di decenni di ricerche per svelare le curiose abitudini che caratterizzano il
comportamento sociale degli esseri umani, Maestripieri trova nelle abitudini dei nostri parenti più vicini tra
gli animali l’equivalente di molti comportamenti umani, rivelando sorprendenti analogie. Emerge così che i
codici che regolano il nostro comportamento sono il frutto dei nostri modi di metterci in gioco alla luce di
milioni di anni di evoluzione.

 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0027344


 

Attraverso il gioco i bambini imparano a divenire adulti e gli adulti restano e ritornano bambini, o imparano a
rimanere o ritornare ad essere tali. Noi ci creiamo giocando e creiamo le comunità di cui siamo parte.

In un saggio di particolare profondità analitica Luigi Pagliarani ha parlato di “noi adultescenti” [Per noi
adultescenti, In L’educazione sentimentale, 11, 2008], anche per indicare l’eterno gioco che giochiamo con la
vita. Dalle molteplici forme di approssimazione e divertimento, fino ai corteggiamenti come i giochi amorosi
ed erotici, per giungere alle ludopatie e ai giochi con la morte che, come adolescenti e adulti, noi giochiamo,



in forme diverse che oscillano tra il divertimento e la violenza organizzata. Il gioco, quindi, può assumere
una tale varietà di espressioni che vanno dal divertimento gratuito fino al giocare in borsa, o alla roulette
russa, con conseguenze di volta in volta diverse e persino opposte, tra l’euforia e la tragedia, con tutte le
varietà intermedie. È consueto, ad esempio, che forzando la mano in una relazione, al momento di rischiare
l’incidente comunicativo, giungiamo a dire: ma stavo solo giocando!   

 

Facciamo un gioco

Venite con me in una scena che ho vissuto da piccolo, nell’Irpinia degli anni ’60 del secolo scorso. Alla fine
delle fatiche della mietitura, verso sera sotto la pergola dell’unico negozio di generi diversi che serviva ogni
tanto anche un caffè fatto con la napoletana, si svolgeva un torneo di scopa. Un rito che coinvolgeva l’intera
piccola comunità di quel villaggio rurale. Gente con le mani callose e la schiena rotta dalle fatiche, che si
concedeva piccoli momenti di compagnia, di gioie e di rabbie condivise. Quell’anno in finale erano arrivati
due tra i più pittoreschi abitanti di quel grappolo di umanità: Mastro Gino e Luigi Coticatosta. I cognomi
nessuno li ha mai saputi. Valevano soprannomi legati soprattutto ai mestieri. Il primo, infatti, era un
muratore, o almeno tale diceva di essere. Sfollato di guerra da Napoli, nessuno lo aveva mai visto mettere un
mattone sull’altro. Il secondo, poi, faceva il pastore, ma di poche e sparute pecore raccolte in modi non
sempre noti.

 

Del gioco della scopa però se ne intendevano. La finale da anni era stata quasi sempre loro. Il momento era
sovrano e denso di emozioni. In piedi intorno al tavolino gli astanti gareggiavano a sporgersi, passando in
silenzio ora dietro uno ora dietro l’altro, per cogliere gli andamenti del gioco. Facendosi sfuggire ogni tanto
qualche commento sulle carte che avevano in mano i giocatori, redarguito da questi ultimi a suon di
bestemmie. In palio c’era un caffè napoletano e tanta, ma tanta reputazione. Gli sfottimenti e le provocazioni
crescevano, a mano a mano che ci si avvicinava ai momenti finali. Un grande gioco e una piccola guerra, al
calar della sera, col venticello di ponente che finalmente mitigava la calura estiva. Quando le cose non
andavano secondo i suoi desideri Mastro Gino si toglieva la paglietta sbattendola sul ginocchio, e Luigi
levava una risata fragorosa mostrando i pochi denti color del muschio. Giunti all’ultima mano, non era ancora
uscito il sette di danari, punto prezioso in quel gioco.

 

Aguzzati gli occhi e la memoria e calate le sopracciglia cespugliose, Luigi realizzò che, per come si erano
messe le cose, il sette di denari che lui aveva in mano, sarebbe finito inevitabilmente a Mastro Gino. Questo
per lui voleva dire perdere la finale del torneo. Insopportabile che a vincere fosse quel buon da niente di un
napoletano che mangiava pane a tradimento, con una pensioncina dello Stato ottenuta per le solite vie grazie
al favore di un politicante locale. Luigi allora strinse forte nelle sue mani rugose quelle due carte che gli
restavano, rese così gonfie e grasse dall’uso, guardò il sette di danari con atteggiamento di sfida, e con gesto
fulmineo se lo mise in bocca, masticandolo e ingoiandolo in un solo boccone. Anni dopo, generazioni
successive, raccontano ancora, in quel piccolo luogo della campagna irpina, di quella volta che Luigi si
mangiò il sette di denari pur di non cederlo a Mastro Gino.  

 

Il “come se” e la creazione del sé: finzione e simulazione per crescere, eeducare e vivere

Sia la finzione che l’illusione, proprietà costitutive del gioco, meritano una ri-considerazione anche
semantica, per comprendere meglio come diventiamo umani e cosa significa essere umani. L’illusione è stata
intesa principalmente come inganno, mentre implica la disposizione a giocare dentro le situazioni (da in e
ludere) a partire dalla combinazione tra l’immaginazione e i dati di realtà e dalla loro molteplice



interpretazione possibile. Strettamente e ulteriormente combinata con la finzione, l’illusione permette il gioco
del “come se”. Proiettare se stessi in percorsi e processi che di volta in volta sollecitano e superano soglie e
limiti, rilascia introiezioni estensive di sé e, di fatto, costituisce una delle principali vie di crescita,
educazione e sviluppo. Per quelle vie ogni bambino e ogni bambina imparano a provare: si approssimano agli
altri e al mondo e attivano il gioco del riconoscimento e della reciprocità.

 

Il movimento “verso te” e “verso me”, il processo di avvicinamento al mondo e di allontanamento dal
mondo, richiamano la rilevanza del sistema sensorimotorio, sia nella creazione della propriocezione che nella
definizione dello spazio peripersonale e delle zone di sviluppo prossimale. Approssimazione è un costrutto di
particolare importanza nel gioco e nella vita: implica sia l’avvicinarsi che la mitigazione delle differenze, con
la criticità e la precarietà di ogni relazione, e la relativa irriducibilità dell’uno all’altro. Nella precarietà e
nell’incertezza emergono e si manifestano margini generativi che il gioco è particolarmente in grado di
alimentare. “La cosa importante del gioco”, sostiene D. Winnicott, “è sempre la precarietà di ciò che si
svolge tra la realtà psichica personale e l’esperienza di controllo degli oggetti reali. Questa è la precarietà del
magico stesso, magico che sorge nell’intimità, in un rapporto che si riconosce come attendibile.” [D.
Winnicott, 1971, Il gioco: Formulazione teorica, in Gioco e realtà, Armando, Roma; p. 93]. 

 

 

In ragione di quei margini ognuno ha l’opportunità di sporgersi sulla soglia di se stesso e dell’esperienza e
quei movimenti alimentano la conoscenza incarnata (embodied cognition). Michel de M’Uzan ha parlato, in
proposito, di “zona di transizione; spettro d’identità; zona di individuazione fluttuante”, [1989, During the
session: consideration on the analist’s mental functioning, in Death and identity: being and psycho-sexual
drama, Karnac Book, London 2013; p. 61]. Tutto ciò connette evocativamente il gioco dell’infanzia al gioco
della vita. A quel gioco così intensamente narrato da Valdimir Jankélévitch in libri come Il non so che e il
quasi niente [Einaudi, Torino 2011], o come Da qualche parte nell’incompiuto [Einaudi, Torino 2012]. 

 



Questo l’ho fatto io: azione, relazione, prodotto e riconoscimento

Il gioco come zona di transizione fluttuante convoca immediatamente lo spazio, quel paesaggio nel quale si
svolge il dramma della circolarità tra mondo interno e mondo esterno, tra l’interno e l’intorno, con la
mediazione dell’immaginazione, come evidenziato ne Il paesaggio mancante, [U. Morelli, in doppiozero,
sezione “Ascolta”, 9 gennaio 2021]. Forzando gli argini e attraversando i margini tra io, altro e noi, i bambini
e le bambine si mettono in gioco, sperimentano l’avvicinarsi agli altri (adgredior), l’aggressività, la sua
elaborazione e il suo controllo. È in quelle dinamiche che si possono riconoscere le condizioni di
elaborazione della cooperazione e del conflitto, inteso come incontro di punti di vista diversi, di interessi
contrastanti, di valori e di conoscenze. Così come possono emergere situazioni antagonistiche in grado di far
vivere l’esperienza delle soglie della distruttività.

 

Come sostiene T. H. Odgen, “Il soggetto diviene attraverso un processo di negazione creativa di se stesso”, e
si manifesta nel suo continuo divenire nel gioco della vita come un “soggetto dialettico e decentrato” [1994,
T. H. Ogden, Il soggetto freudiano, in Soggetto dell’analisi, Masson, Milano 1999]. Il gioco, in effetti, è
creazione di sé, ma anche una delle più evidenti e diffuse occasioni di esperienze di negazione. Ci sarebbe
molto da indagare e comprendere a proposito della rimozione delle esperienze di negazione, rimozione che è
divenuta in molti casi un obiettivo nelle relazioni educative primarie e non solo, oggi. I costi di quella
rimozione possono essere di una certa gravità per quanto riguarda lo sviluppo di un certo equilibrio e di una
capacità di gestione sufficientemente buona dell’autorità interna. I risultati delle attività del gioco, anche
quando sono simbolici e immateriali, rinviano e restituiscono agli autori/attori senso e significato, e come tali
divengono fonti di riconoscimento. 

 

Estetica delle relazioni e prossemica: toccare/toccarsi tra comune e immune

Io/Noi/Loro possono essere le categorie in gioco nell’esperienza ludica, con livelli diversi di porosità e
definizione di confini: è la dinamica del comune e dell’immune, quella dinamica che spesso è difficile tenere
aperta. Sebbene sia difficile concepire un “noi” senza definire un “loro”, è il gioco che può tenere aperto la
porosità e il flusso e riaprire in continuazione i rischi sempre presenti di stereotipia. La rilevanza del gioco,
come quella dell’ironia, per una cultura comunitaria sta, probabilmente, nel contributo ad impedire che una
comunità divenga setta, con esiti totalitari e auto ed etero-distruttivi. Interrogandosi sul significato da dare
alla parola gioco, Gregory Bateson e il gruppo di Princeton, nel 1955, individuarono le molteplici
stratificazioni del senso e del valore del gioco – con l’immagine della struttura “a buccia di cipolla” –,
evidenziando l’importanza del “non” che limita senza definire; della complessità dell’affermazione: “questo è
un gioco” e soprattutto dell’impossibilità di ordinare a qualcuno: “gioca!” [G. Bateson, Questo è un gioco,
Raffaello Cortina Editore, Milano 1996]. Sono la pervasività e i prodotti del gioco a coinvolgere una
molteplicità di esperienze, tali da mettere perfino in discussione il rapporto tra gioco e realtà. Era stato J.
Huizinga a estendere i modi di intendere il gioco, fino a ritenerlo un’invariante culturale, come riconobbe U.
Eco [[J. Huizinga, Homo ludens, Einaudi, Torino 2002].

 



 

Abbiamo riconosciuto gli effetti di impoverimento derivanti dalla crisi pandemica con la necessità di
sospendere la possibilità di toccare e toccarsi e accedere al comune, con una comprensibile ossessione
immunitaria. Un’evidenza derivante da un esperimento sociale non voluto. Sono stati, l’empatia, che per noi
umani non è una scelta, e i molteplici strati dei giochi relazionali a essere sospesi. A mancarci è stata ed è
prima di tutto l’estetica delle relazioni, la dimensione sensibile. Ecco, il gioco, forse, è primariamente una via
per l’educazione sentimentale, perché di bellezza si vive: l’alternativa è l’impoverimento educativo, in
assenza di gioco e di possibilità di estensione di sé.



 

"Scopri conferenze, esposizioni, laboratori, proiezioni e spettacoli teatrali legati al mondo del Gioco e Sport
Tradizionale con gli ospiti di Tocatì. Festival Internazionale dei Giochi in Strada, a Verona e online dal 17
al 19 Settembre 2021. Scopri di più sul programma di Tocatì: www.tocati.it

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://tocati.it/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

