DOPPIOZERO

Decolonizzarel musal

laia Perrelli
7 Settembre 2021

Al nostro passaggio ci appaiono come sale polverose, anche se sono bianche e luminose o tirate alucido
guando sono piu vetuste, dense di reperti antichi o piu recenti, di opere note e di anonime cartografie, di
vasellame, arazzi e di oggetti della quotidianita che hanno perduto il loro valore d' uso, forse banali ma anche
perturbanti a guardarli bene. Talvoltaci sono reperti umani come se si trattasse di un Museo di Scienze
Naturali, invece stiamo attraversando un museo dedicato ai popoli soggiogati dall’impresa colonialista. Quei
reperti rispondono a nostro sguardo — I’ unico atto che ci € concesso — ri-guardandoci da dietro il cristallo
dellatecacheli protegge nel loro sonno indotto, escludendo a noi per sempre ogni conoscenza tattile, ogni
ulteriore sensorialitd, pureil suono el’ odore ci sono negati. Attraversiamo le sale del museo secondo percorsi
prestabiliti, magari accogliendo passivamente le didascalie e le informazioni a nostra disposizione quali
entita accumulabili in un archivio immaginario che raramente consulteremo di nuovo. Eppure, |’ esperienza si
accumula nella polvere, sui velluti scuri su cui sono adagiati i singoli pezzi, sotto dei coni di luce che ne
accentuano le forme e che poco ci dice dellaloro Storia che tuttavia € ancora viva, pulsante e carica di
violenza e sopraffazione. Accade nel musei etnografici dedicati a popolazioni non piu tanto lontane, quasi
estinte, ridotte in schiavitu dal fenomeno colonizzante, che lungi dall’ essere terminato, ancoravige in forme
nuove, su quei paesi non piu in viadi sviluppo, semmai, si pud dire, in viadi degrado per mano dell’ uomo
bianco, ancora unavolta, ancora ora.

Secondo quanto affermal’ antropologa Giulia Grechi nel suo ultimo libro, Decolonizzare il museo.
Mostrazioni, pratiche artistiche, sguardi incarnati, occorre operare unari-mediazione che smantelli la
costruzione tuttora colonialista del museo etnografico o antropologico, dove gli oggetti esposti subiscono un
processo di mostrazione, cioé la costruzione dell’ oggetto rappresentato attraverso | atto del metterloin
mostra. Coniando questo termine, |” autrice evidenzia il fenomeno per il quale I’ oggetto corrisponde al’ atto
stesso della sua esposizione, cioe, su di esso viene operato un taglio, una definizione, una rappresentazione
che e una costruzione artefatta e stereotipata secondo i dettami della prospettiva colonizzante. In base a
guesta dinamica espositiva, il museo etnografico, istituzione nata in Europa nel periodo della massima
espansione coloniale quando le nazioni costruiscono la propriaidentita egemonizzante sulle altre sfruttando,
deformando ai propri scopi gli immaginari dei popoli sottomessi, mettendo a regime un modo di vedere, e piu
in generale di percepire, organizza lo spazio della fruizione, normalizza e controllai corpi che lo
attraversano e non solo quelli anonimi e devitalizzati appartenenti alle collezioni in mostra.

Per scardinare questi processi, |’ autrice sostiene che: e tutto un corpo a corpo qui, tra il corpo del museo, il
corpo delle cose eil corpo delle persone che si trovano da un lato e dall’ altro del display. Allora affiliamo la
lama del nostro sguardo antropologico, rivolgiamola verso noi stessi, verso i nostri musei, le nostre
narrazioni ei nostri dispositivi in modo critico, riflessivo e perturbante.

Se é vero che il museo e in qualche modo specchio dell’ esistente, occorre operare affinché la somiglianza
relativaai tempi bui si evolvaal presente e si consideri la collezione museal e etnografica come un campo da


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/decolonizzare-i-musei
https://test.doppiozero.com/iaia-perrelli

curare perché intossicato dalla narrazione colonialista, facendo in modo che essa si apra come uno spazio
discorsivo complesso e trafficato, un laboratorio di contro-narrazioni che sfati il mito di una credenza
eurocentrica. Altrimenti ci troviamo davanti a uno specchio deformante.

Occorre quindi operare una serie di interventi che smantellino questa costruzione artificiosa, che trasformino
guesti spazi anossici in stanze porose, aperte e interattive. Occorre considerare non solo le curatele, ma anche
le performance, le operazioni artistiche, politiche e culturali provenienti da diverse esperienze che s
adoperino per unaricercain campo rinnovata e critica, di cui |’ autrice puntualmente ci fa partecipe nel suo
libro. L’ azione del mostrare viene cosi analizzata antropol ogi camente attraverso il racconto della propria
esperienza, intrecciato in attivita transdisciplinari, che, meticciandosi traloro, creano costellazioni utili per
orientarsi nei percorsi museali cosi rivoluzionati e possibilmente rivoluzionari.

Occorre tener presente che la costruzione espositiva museale si basa anche su una sorta di invisibilita: tanti
sono i manufatti ei reperti riposti nei magazzini accessibili solo agli addetti ai lavori, a volte pure mancanti

di unarintracciabilita storica e molto piu spesso frutto di appropriazioni indebite. Si genera percio
un’invisibilita percettiva che attraverso queste scelte — opinabili, obbligate, forzate o comunque utili alla
propaganda reazionaria— fa sparire la natura piu genuina anche dell’ oggetto esposto agli sguardi,
edulcorandone I’ autenticita di oggetto sacro o di strumento rituale o di umile utensile, perché si aggiunge
fittiziamente ad esso una fascinazione esotizzante, una sorta di memoria “buona’ dei tempi andati, quando
per sentirsi appartenenti ad una“nazione” si propagandava il mito razzista di una presunta superiorita
occidentale, nordeuropea, bianca, imperiaista, capitalista, e, nel fatti, orrendamente schiavista, nonché dedita
al genocidio. Questa narrazione non € morta nel periodo post-coloniae che ci riguarda, ma sopravvive nel
luogo comune, nel lessico, nei deliranti sovranismi inneggianti a nazionalismi oscurantisti che tristemente
attraversano ancora oggi I’ Occidente intero a partire dalle politiche anti-migratorie. Ci troviamo ad affrontare
i postumi dell’ ecatombe colonialista perché un finale definitivo € ancora al di ladavenire. Non € un capitolo
chiuso, dato che conviviamo con uno stato di colonialismo diffuso.

Non s tratta solo di effettuare delle restituzioni di quanto rubato nel tempo alle source community o di
accontentarsi di operazioni di restyling dell’ istituzione museale cambiandole il nome: € questione di
rovesciare lo sguardo per trovare in quelle tracce sotto teca qualcosa oltre |o sguardo etnografico incistato
nella tradizione museogr afica che ha creato una certaidea di Africa, ad esempio. Per quanto, sostiene Grechi,
diventa necessario esercitare quello sguardo interrogativo che mettain luce quel passaggi volutamente oscuri,
che impegni una pratica costante di riflessione, apertaa confronto tra oggetti e soggetti differenti, in modo
che s decentri e si estenda la conoscenzarelativaa patrimoni etnografici e coloniali oltrei musel, oltrele
collezioni, oltre la spettralita dell’ archivio: un luogo che e da considerarsi eterotopico, sede di accumulo che
pretende di essere fuori dal tempo, astratto e inattaccabile, stabilito unavolta e per sempre.

Un luogo di accatastamento esemplare € il museo, mal’industria culturale propone altri enti che della
conservazione e dell’ accumulo si nutrono voracemente, a partire dalle pit remote esposizioni universali, ala
triste pratica ottocentesca del freak show, alle biblioteche, alle collezioni, all’impresadel tempo libero. Un
costante ammassare dove spettacolare € il capitale a un tale livello di accumulo da divenire immagine. Le
grandi esposizioni edificano I’ universo delle merci, dove lavita @ merce. Infatti, come viene citato da Walter
Benjamin: la merce accoppia il corpo vivente al mondo inorganico, e fa valere sul viventei diritti del
cadavere.



Non a caso, a superare questo impasse € proprio |I’ambito artistico, con le prime avanguardie novecentesche
che attuano una svolta etnografica verso espressioni culturali extraeuropee, dal cubismo al surrealismo. Le
esperienze raccolte nellarivista Documents fondata da Georges Bataille, nei tardi anni ’ 30, proseguono anche
ai giorni nostri segnando un diverso approccio del lavoro nel campo — non solo strettamente antropol ogico
— chefadello smantellamento degli ordinamenti istituzionali preconfezionati il proprio modus operandi.

Kader Attia, The Repair from Occident to Extra-Occidental Cultures. 2012.

Per superare ogni aspetto mercificante |’ autrice propone, nella seconda parte del testo, alcune esperienze in
grado di ribaltare questa narrazione ormai anacronistica, con esempi di risemantizzazione dello spazio del
museo etnogr afico, documentati anche da una serie di illustrazioni esplicative. Tra questi, spiccano: quello
del MEN, Museo Etnografico di Neuchétel con I’ esposizione dal nome indicativo: Le Musée Cannibale; del
Museo Etnografico Luigi Pegorini di Roma, un progetto che vede impegnata anche I’ autrice: un palinsesto
dove s articolano istallazioni fotografiche e interventi artistici, danza e proiezioni video, imperniato sul
rapporto tra museo e migrazioni; le istallazioni artistiche come nel caso del Museum of European Normality;
leistallazioni video interattive di Studio Azzurro; gli allestimenti-performance di Kader Attia. Queste azioni,
non dimentiche dellalezione di Marcel Duchamp o degli studi psico-geografici in ambito situazionista,
ispirandosi quindi a delle modalita proprie delle arti visive contemporanee, s propongono di adottare le
stesse prassi museali per ribaltarne la meccanica espositiva a partire da sé stesse, rivelando aspetti inediti
relativi alle problematiche contemporanee neocolonialiste. Inoltre, gli interventi artistici presi in esame,



spazzolando contropelo il manto lucido della Storia, rivelano i momenti dell’ inciampo tuttora presenti nelle
narrazioni ufficiali. Essi, lavorando controcorrente, lasciano emergere tutte le problematiche volutamente
sommerse di cui non si hanotizia, perché in quel frangente si annidano quegli aspetti non omologati che, in
direzione inversa e contraria, individuano quanto ¢’ é di sovversivo, di proiettivo e di poetico nella
costruzione del sapere.

Il libro si conclude con un’ esperienza toccante che rievoca con grande delicatezza quel museo sempre
tristemente aperto che € il Mar Mediterraneo che si fa quotidianamente deposito di corpi di persone migranti
edei loro effetti personali, dei loro ricordi, delle loro fotografie, di oggetti d' affezione, di oggetti utili per
condurre un’ esistenza privata finalmente dalla disperazione e che invece & negata loro per sempre. Un museo
sotto il mare. Grechi raccontadi As far as my Fingerprints Take Me, una performance di Tania El Kouri, che
lel stessa ha potuto vivere in prima persona nel 2018. Attraverso un muro che separail performer dal resto
del mondo, si viene a contatto con Basel che racconta del suo viaggio di migrante dalle cuffie che abbiamo
indossato. Attraverso un unico foro nel muro, il nostro braccio accoglie il racconto in un contatto diretto,
mano nellamano. Basil ¢ci prende le impronte digitali, quelle impronte che dovrebbero condurre lontano.
Tratti lievi di penna disegnano sulla nostra pelle, come se fosse un henné rivisitato, una barchettaa centro
del palmo dellamano e poi, lungo il braccio, arisalire, delle evanescenti figurette minuscole disposte in fila
coi loro bagagli per passare unalineadi confine. Unalineaimmaginaria. Per sapere occorreimmaginare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




