
 

Cibo e gioco: dilettanti in cucina 
Gianfranco Marrone
16 Settembre 2021

Mai giocare col cibo, dileggiarlo, riderci su. Mangiare – e men che meno cucinare – è una faccenda tanto
vitale per il corpo quanto corroborante per la mente, la cognizione, la cultura. Dunque sacra. Ingoiamo – e
ancor prima prepariamo – bocconi e pietanze, calorie e manicaretti, e con essi altrettanti segni, simboli,
significati: cose che, costituendoci nel fisico, e trasformandoci nello spirito, parlano di noi, ci rappresentano,
ci danno una prima basilare idea di quella che è la nostra più intima autocoscienza, individuale come sociale.
Nulla di più lontano, dunque, dall’attività ludica, da quel fare disinteressato che è lo spasso fine a se stesso. 

Quante volte lo abbiamo sentito ripetere, silenziosamente suggerire, pensosamente declamare? Si tratta,
difatti, del più trito luogo comune, e cioè dell’idea – o, meglio, dell’ideologia – per la quale tutto ciò che è
legato al cibo, all’alimentazione, alla cucina e alla tavola è impegno tanto serio quanto faticoso, grave e
accigliato proprio perché esito di un affaccendarsi continuo, di uno sforzo quotidiano di cui non si può, per
principio fisiologico, fare a meno: cucinare serve a nutrirsi, e stop; tutto il resto è letteratura. Un’idea,
diciamolo subito, banale e semplificatoria, non foss’altro perché declina in modo assai ingenuo, e perciò
terroristico, tutti gli elementi in ballo (e i loro rispettivi contrari): il cibo (e la denutrizione), il gioco (e il
lavoro), il segno (e la cosa).

 

Basta rifletterci un attimo per rendersi conto che, là dove finisce il bisogno animale della nutrizione e
l’angoscia collettiva della fame, comincia l’universo antropologico del cibo, e con esso i giochi millenari –
allegri e no, tanto spensierati quanto profondi – che ne fanno il luogo privilegiato in cui piacere e conoscenza,
goduria e cultura, divertimento e socialità non si oppongono affatto, trovando anzi occasioni plurali e
differenziate per sciogliersi in sintesi superiori. Kant, pervicace amante della convivialità, sosteneva che il
gusto è piacere senza interesse: non solo quando è, metaforicamente, apprezzamento della bellezza artistica o
naturale, ma già se rimane, letteralmente, accostamento sensoriale al cibo. Parlava non a caso, a questo
proposito, di libero gioco delle facoltà mentali, ivi compresa, manco a dirlo, la conoscenza sensibile.
Principio su cui non poteva non essere d’accordo l’ottocentesco fondatore della gastronomia come scienza,
ovvero quel giudice crapulone che fu Brillat-Savarin, per il quale la felicità dell’uomo consiste nel
condividere la medesima tavolata di fronte a sofisticate leccornie e generosi calici di Bourgogne. Se il vino,
amava ripetere Hemingway, è il segno più riuscito della civiltà umana, è perché i segni e i simboli, dal canto
loro, non hanno in sé nulla di necessariamente pensoso, non esprimono concetti ma rielaborano saggezze
vissute, dunque anche e soprattutto quelle ludiche, piacevoli, gioviali. Quanto al gioco, non sarà necessario,
qui e ora, ribadirne il carattere fondativo, intrinsecamente culturale, etnico: basti pensare al caso della festa. 

 

Il tutto per ricordare, e sottolineare, che fra cibo e gioco c’è molto più feeling del previsto, o quanto meno di
ciò che prevede il senso comune, sempre più lontano, oggi come ieri, dal beneamato buon senso.
Limitiamoci, per dirne ancora, alla contemporaneità. E limitiamoci alla cucina, attività che prelude alla
convivialità senza necessariamente esserlo. Immergiamoci così nel mondo dei media vecchi e nuovi che,
permeando la nostra esperienza, la (ri)costituiscono alla base. In tale mondo, si sa, la cucina da alcuni anni a
questa parte (ma citando il solito Mario Soldati possiamo tornare assai indietro nel tempo) fa spettacolo.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cibo-e-gioco-dilettanti-in-cucina
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone


L’imperante gastromania riempie all’unisono schermi televisivi e display di smartphone con ricette della
nonna e timide spadellate, preziose raccomandazioni dello chef e obbedienti richiami alle tradizioni
gastronomiche locali. Di modo che i cosiddetti game show che spopolano nei palinsesti tv usano la stanza dei
fornelli come ambientazione di sfondo, laddove la presunta libertà d’espressione dei blogger in rete passa
attraverso contenuti quasi esclusivamente culinari. Il cibo, in altri termini, doma ogni conflitto possibile fra
tecnologie comunicative, mettendo d’accordo, e intrecciando fra loro, discorsi sociali e piattaforme
mediatiche meno diversi di quanto non sembri. E soprattutto coniugando da par suo attività culinarie con
istanze ludiche.

 

Pura moda destinata a divenire fuori moda? andazzo passeggero di cui, fra breve, nessuno ricorderà più
nulla? Da anni si profetizza la fine della gastromania. La quale però, pur assumendo facce e valori
incessantemente nuovi, non accenna veramente a scomparire. E la ragione profonda di questa longevità sta
con buona probabilità in questo legame segreto fra cucina e gioco, che i media appunto mettono in scena, non
riuscendo loro malgrado a inflazionarlo. Analogamente in rete, per non dire nei social, il tema della
gastronomia continua a furoreggiare. Il pubblico dei media non sarà più generalista, ma alla cucina come
gioco non ci rinuncia per alcun motivo al mondo.

 





 

Il fatto è che, come ha ricordato per esempio Michael Pollan in Cotto (vedi recensione su doppiozero), da
alcuni decenni in qua l’attività culinaria è fortemente cambiata, soprattutto per quel che concerne le sue
valorizzazioni sociali, e dunque i suoi significati antropologici. Se, come sembra, l’uomo è l’unico animale
che cucina, per farlo ha da sempre dovuto destinare una parte non indifferente della propria giornata a
trasformare le materie procacciate – vegetali come animali – in cibo accettabile, gradevole al gusto prima
ancora che sicuro per lo stomaco. L’attività culinaria (simbolizzante, sacrale, sociale che sia) in un modo
come nell’altro è stata prerogativa di alcuni precisi soggetti (appartenenti per lo più al genere femminile negli
ambienti domestici, a quello maschile nei luoghi di ristorazione), espressamente deputati per praticarla. Nelle
diverse epoche storiche, nei diversi paesi del mondo, è stato necessario che a un certo punto della giornata
qualcuno abbia dovuto sospendere quel che faceva (lavorare come dormire) per mettersi a cucinare, per
garantire a se stesso e agli altri un pasto adeguato.

 

Ma oggi, ricorda Pollan, non è più così. L’industria alimentare, nel bene come nel male, e con essa i suoi
derivati (si pensi al delivery food), hanno progressivamente modificato gli scenari gastronomici, negando di
fatto l’obbligo – fisiologico come sociale – del cucinare. Da un bel po’ di tempo in qua (cosa che l’attuale
pandemia ha solo accelerato, mostrandocene gli effetti) è perfettamente possibile mangiare, e mangiare anche
bene, senza cucinare, e senza che nessuno nei nostri dintorni (soprattutto in famiglia) cucini per noi. Vado al
supermercato e trovo pietanze già pronte di tutti tipi, etniche comprese: basta un colpo di microonde ed è
fatta. Tiro su il telefono e chiamo il pizzicagnolo dell’angolo che mi consegna manicaretti sopraffini. Internet
è zeppa di siti dove ordinare cibo meraviglioso che ci viene recapitato posto casa in venti minuti. Come dire
che posso perfettamente abolire la famigerata stanza dei fuochi dal mio appartamento senza minimamente
soffrirne. Cucinare non è più necessario.

 

Motivo per cui, concludendo il ragionamento, la cucina è diventata un’attività ludica, un piacere senza
interesse, una faccenda bella, divertente, giocosa, proprio perché tutt’altro che utile. Roba da dilettanti,
avventurieri alle prime armi, sfaccendati che, compulsando a più non posso ricettari d’ogni forma e natura
(cartacei, televisivi, digitali), si improvvisano cuochi competenti così come potrebbero, senza percepire
differenza alcuna, giocare a golf o a poker, andare in palestra o in piscina, partire per i mari del Sud o
spettegolare con il portiere dello stabile. Spieghiamo così l’interesse costante verso le trasmissioni televisive
sulla cucina, rientrino esse nel genere del game show oppure in quello del documentario giornalistico; così
come capiamo il proliferare di tutti questi blog culinari dove persone ufficialmente non professioniste
somministrano ricette ai loro fedeli seguaci, influenzando più che altro una passione culinaria fine a se stessa,
giocosa, divertente, senza per questo essere meno rilevante. È in atto insomma – va detto senza tema
d’esagerare – una vera e propria rivoluzione antropologica.

 

Da quando decine di migliaia di anni fa, nel Neolitico, la cosiddetta scoperta del fuoco portò all’invenzione
della cucina, l’azione del cuocere è stata caricata di simbologie d’ogni tipo, ma soprattutto considerata una
pratica necessaria, indispensabile, e con ciò delegata – spesso forzosamente – a personale appositamente
specializzato (in casa e no). Da un po’ di tempo in qua non è più così. L’inversione è totale: si cucina per
diletto, per gioco, per piacere, con esiti non sempre riusciti, talvolta disastrosi, comunque sociologicamente
interessanti: adesso, per esempio, che l’obbligo del cucinare è venuto meno, alla macchina del gas si
accostano per lo più gli uomini, mentre le donne, e le nonne, forti della loro competenza acquisita nei
millenni, assumono il ruolo di dispensatrici di consigli (divengono per esempio delle blogger); oppure, altro
esempio, se sino a poco tempo fa si ospitavano gli amici a cena, cioè per mangiare, adesso li si invita a casa
per cucinare insieme, per sperimentare tutti uniti, fra l’ironico e il patetico, quelle nuove pietanze di cui s’è
letto nell’ultimo ricettario di grido.

https://www.doppiozero.com/materiali/critica-del-gusto/cucina-diletto-un-romanzo-di-formazione


Ma stiamo attenti: fra il giocatore che spadella in tv e il ragazzone che compie la medesima operazione fra i
muri domestici c’è un’analogia solo apparente. Nel primo caso siamo in un gioco che mal nasconde una
finalità, dunque un fare utilitario: il dilettante che cucina a MasterChef lo fa per diventare un cuoco ricco e
acclamato. Nel secondo caso, invece, il dilettante resta tale, in tutti i sensi del termine: è un non
professionista che si diverte, surrettiziamente ma significativamente negando il valore strumentale della
cucina. Nonché affermando il suo carattere ludico.

 

È ancora presto per comprendere come si svilupperanno le cose in futuro: se cioè questa tendenza della
cucina verso il gioco, che i media scimmiottano ai loro fini, resterà, com’è per adesso, una pratica d’élite, una
roba chic che tende forse al ridicolo, o diverrà invece, come non è impossibile immaginare, un
comportamento diffuso. Di una cosa (che Pollan dimentica) stiamo pur certi: che, da qualche parte, dei
fornelli staranno comunque accesi: quelli di chi prepara il cibo da consegnare a casa, o predispone i tv-dinner
surgelati che troviamo al supermarket sotto casa. Dalle schiavitù ci si libera assai più lentamente: e non è un
gioco. 

 

Scopri "Cibo e Gioco, il geoportale della cultura alimentare al Tocatì. Festival Internazionale
 dei Giochi in Strada, a Verona e online dal 17 al 19 Settembre 2021. Conferenze, esposizioni,
laboratori, proiezioni e spettacoli teatrali legati al mondo del Gioco e Sport Tradizionale - 
www.tocati.it"

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.tocati.it/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



