
 

Addio gloria 
Francesca Rigotti
20 Settembre 2021

Gloria, vanagloria, onore, vergogna, splendore, prestigio, lode: sembra di aver come sbagliato secolo, a
leggere alcune delle parole/concetti di cui si occupa Maria Pace Ottieri, intervenendo con dotta sagacia e
condendo il tutto con un pizzico di gender (la gloria non ama le donne, un po’ come il jazz, mi vien da dire.
Ha un debole invece, ricambiato, per gli uomini). Gloria è una parola obsoleta, «bandita dall’immiserita vita
contemporanea», che trova un succedaneo, un surrogato immiserito, in concetti quali visibilità, celebrità,
protagonismo e reputazione o, per dirla con linguaggio arcaico, nella vanagloria. E come non è più tempo di
gloria, non è nemmeno più tempo di eroi, della gloria vessilliferi. O per meglio dire gli eroi hanno cambiato
casacca e sono diventati le vittime passive.

 

La gloria degli eroi e la passione delle vittime

 

Cominciamo dunque da qui, da uno dei molteplici spunti di riflessione, tutt’altro che banali, presenti nelle
pagine di Ottieri; cominciamo dallo spunto che nota che nei nostri giorni bizzarri l’attenzione, e
contemporaneamente il conferimento di qualcosa di simile alla gloria, si è spostato dall’eroe attivo alla
vittima passiva. Ottieri vi legge soprattutto una pericolosa sottrazione di responsabilità e una incapacità ad
articolare e proporre, detto con San Tommaso, un bene positivo. A sua volta Adriana Cavarero, nel suo
seminale studio sulla dignità ontologica della vittima, per il quale coniò anche il termine specifico di
«orrorismo» (Adriana Cavarero, Orrorismo ovvero della violenza sull'inerme, Feltrinelli, Milano 2007),
riservava invece un’attenzione speciale proprio all’azione violenta verso la persona mirante al disfacimento
del corpo e delle sue forme, alla soppressione dell'unicità della sua figura, e dove la vittima non è il tiranno o
la testa coronata bensì chiunque si trovi nel luogo dell'attentato. E dove il rapporto di gender si capovolge,
giacché anche le donne compaiono in veste di attentatrici, aguzzine e torturatrici. Cavarero si chiede quale sia
il senso della «violenza sull'inerme che, attraverso la potenza figurale, si tramanda da secoli come
peculiarmente femminile».

 

Come possono convivere le madri di Amburgo, che trascinavano nella valigia i cadaveri dei figli «cotti» dalle
bombe, con Medea, con Progne che uccide e taglia a pezzi il figlioletto Itis imbandendolo alla tavola di
Tereo, con le torturatrici di Abu Ghraib e le ragazze islamiche che si offrono come detonatori umani? È
dunque un passo avanti dell’etica il fatto che ci si concentri sulle vittime, o è un passo indietro dato dal
convertirsi all’inazione, alla mancanza d’opera, al declino della responsabilità individuale? O proprio il
passaggio alla passività rappresenta invece il passo avanti dell’etica nella democrazia che – ce lo insegnava
tra gli altri Remo Bodei – non è tempo di eroi e di passioni rosse e infuocate ma di persone normali e di
passioni spente, grigie, fors’anche tristi? Tempo nel quale rientra anche il fatto che gli eroi che si coprono di
gloria non sono più le persone eccezionali, dei e semidei quali Eracle e Gesù, ma, osserva Ottieri, le persone
normali che svolgono bene il proprio dovere (che poi è quello che tutti dovremmo fare), soprattutto se
svolgono una professione di cura o di protezione, medici, infermieri, pompieri, militari.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/addio-gloria
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


 

 

Gloria e onore

 

Alla nozione di gloria è spesso accoppiata quella di onore: insieme esse condividono la richiesta di
riconoscimento – diremmo piuttosto oggi – o di premio – si sarebbe detto in passato – di una virtù, di una
eccellenza: l'onestà. Come un dottorato honoris causa, che riconosce una prestazione eccellente e la premia
con un titolo. Honor, diceva la tradizione romana, est praemium virtutis; la stessa tradizione che affermava
che anche gloria è ricompensa di una virtus che di per sé impone solo fatiche e sacrifici. Non tutta la gloria
tuttavia, soltanto la vera gloria; e nemmeno la vana gloria, e soprattutto non la gloria popularis, ovvero il
favore e il plauso che il popolo corrotto manifesta verso il potente e il vincente, sulle quali si interroga
Manzoni nel 5 Maggio 1821. La gloria conquistata con azioni virtuose è quasi sinonimo dell'onore raggiunto
con attività oneste e di beneficio alla comunità. 

 

E qui risiede la grande differenza con la nozione di celebrità perché a differenza degli eroi, le celebrities,
attori, cantanti, sportivi, nulla fanno per il bene degli altri, se non forse regalare loro qualche momento di



svago con le loro frivole performances: «Perduti la gloria e l’onore – osserva Ottieri – tra le mani ci resta la
reputazione, triste, modesta, la bava misurabile e miserabile che tutti lasciamo perfino oltre la morte» (p.
118). Celebrità e reputazione che sorgono e cadono nell’immediatezza, mentre la gloria per essere duratura
richiede tempo, pazienza, umiltà; reputazione e celebrità illuminate da polvere di stelle e lustrini da cabaret.
Mentre la gloria, nota ancora Ottieri, è accompagnata da fulgore luminoso.

 

Gloria, grazia e luce

 

Per quella gloria che è immortalità ottenuta con i propri meriti e le proprie azioni la lingua greca antica aveva
il suo termine specifico, kléos, ma anche il termine charis, grazia, presente in una folta schiera di contesti,
soprattutto in letteratura: lì lo ritroviamo, oltre che nello splendore delle giovani donne, nella gloria che i
soldati valorosi in battaglia conferivano al loro comandante; charis era un marchio di nobiltà e di splendore e
coronava il momento della gloria suprema anche nella vittoria olimpica, calando leggera dall'alto. 

Nell’Odissea, (XVII, 192-193) Ulisse appare vecchio a cencioso a Telemaco presso il porcaio Eumeo, per poi
splendere come un dio dopo che Atena avrà versato la chàris, la grazia, sul suo capo; infine quando,
terminato il massacro dei pretendenti, Ulisse si lava e si cosparge d'olio, indossa una tunica e un manto, e
dopo che la grazia gli viene versata sulle spalle esce dal bagno splendente e luminoso, glorioso come gli
immortali e riprende il suo seggio (XXIII, 193-194). In una delle odi dedicate ai vincitori dei giochi olimpici
il poeta Pindaro invoca le grazie tutte insieme, perché è soltanto in virtù della loro benevolenza che l'atleta
vincitore, Asopico, è divenuto un uomo illustre e splendente di gloria. 

 

Gloria, individualismo, collettivismo

 

Sostiene Ottieri, nel suo stimolante saggio, che la celebrità, la «gloriola» dei nostri tempi, sia individualista.
Dove individualista, nella sua analisi, suona quasi come un’offesa, un disvalore, soprattutto
nell’esasperazione contemporanea di incontinenza dell’io o edonismo totalitario. Si leggono sempre più
spesso valutazioni di questo genere, nelle quali si attribuisce all’individuo individualista la pecca di essere
degenerato, di aver assunto una configurazione estrema ed esasperata, di culto di se stesso: la cosiddetta io-
latria. Sovrasta il mondo la forza negativa e distruttiva dell’illimitatezza dell’individualismo di massa e della
sua montata galoppante. E qui la critica assume toni sempre più moraleggianti: siamo malati di
autocompiacimento e tendiamo a investire nella nostra identità personale in chiave narcisista; nel nostro
modo di vivere si sarebbero insinuati una ipertrofia dell’io, una privilegiata affermazione di se stessi, un
patologico egocentrismo che si rifletterebbe anche nella disperata ricerca di notorietà e reputazione. 

 

Eppure proprio la concezione individualista ha portato una straordinaria spinta nella direzione
dell’autonomia, dell’eguaglianza, della democrazia e dei diritti. Anzi, l’inflessione in questa direzione ebbe il
grande vantaggio di inserire le libertà individuali in un perimetro collettivo di scelte condotte in nome del
benessere di tutti. È questo un punto che si è perso nell’epoca della tarda modernità e che agita la dimensione
etica contemporanea. Non credo tuttavia che la soluzione sia il ritorno alla condizione umana olista-
collettivista come quella di epoche passate nelle quali l’insieme dei membri non godeva certo di una
condizione di parità ma era gravemente subordinato al signore, al padrone, al padre, e nel quale la sua libertà
ed autonomia si scioglieva nella libertà e autonomia non di tutti ma, avrebbe detto Hegel, di uno solo. 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





