
 

La metafisica di Dune 
Riccardo Manzotti
23 Settembre 2021

Dune è Dune. Qualsiasi altra caratterizzazione sarebbe riduttiva. Dune sta all’immaginario collettivo come
Cézanne sta all’arte contemporanea: colui che aveva reso possibile tutto quello che venne dopo (© Picasso).
In modo analogo, dal 1965, quando è nato dalla penna di Frank Herbert, Dune non ha mai smesso di generare
(o influenzare) una progenie sconfinata di opere. Se non ci fosse stato, non ci sarebbero stati Star Wars, Mad
Max, Blade Runner, Alien, Terminator e Matrix. Eppure Dune, finora, è stato una promessa mancata.

 

Finalmente, dopo una gestazione lunghissima, il mondo cinematografico si è cimentato, sotto la direzione di
Denis Villeneuve (Arrival, BladeRunner 2049), nell’impresa quasi impossibile di tradurre su pellicola le
visioni di Herbert. La gestazione non è stata facile, sia per la complessità della trama sia a causa di due
precedenti cinematografici non del tutto positivi (eufemismo): il tentativo di Alejandro Jodorowsky (1974) e
la versione cinematografica di David Lynch (1984).

 

L’impresa di Jodorowsky, mai portata a termine, ha preso negli anni il colore della leggenda e, se fosse
andata in porto, avrebbe unito Pink Floyd, Salvador Dalì, Mike Jagger e Orson Welles. Riuscì tuttavia a far
disegnare lo storyboard ad artisti come Jean Moebius Giraud, Chris Foss e l’allora poco conosciuto artista
svizzero H.R. Giger le cui inquietanti creazioni forniranno a Ridley Scott l’essenza visiva dell’alienità (Alien,
1979). Solo un’opera come Dune avrebbe potuto stimolare, coagulare (e sprecare!) tanti talenti. Dovettero
trascorrere altri dieci anni prima che, nel 1984, Dino De Laurentis assegnasse al giovane David Lynch il
compito di ritentare con una versione coraggiosa – ma criticatissima – che divenne, nel corso degli anni,
un’opera cult. Nel 2000 va menzionata una versione televisiva non memorabile che però unì William Hurt e
Giancarlo Giannini (John Harrison, 2000). Ma mancava ancora una versione che cogliesse lo spirito originale
dell’opera. Il momento è arrivato.

 

Sul film di Villeneuve, in questi giorni nelle sale, posso soltanto dire che è bellissimo e che è la versione più
vicina all’originale sia nella forma che nello spirito. È Dune. Uno spettatore inglese, commentando la
première a Venezia, ha detto che è come entrare in un sietch (la caverna degli uomini del deserto di Dune). E
questo potrebbe esaurire ogni commento sul film! Il film affronta soltanto la prima metà del primo romanzo
(Herbert ha scritto una esalogia) e, per oltre due ore, vola leggero come un ornitottero sulle sabbie. Il cast è
strepitoso – Timothée Chalamet (Interstellar), Rebecca Ferguson, Oscar Isaac (Star Wars), Josh Brolin (
Avengers), Dave Bautista (Guardians of the Galaxy), Charlotte Rampling, Jason Momoa (Aquaman), Javier
Bardem e un incredibile Stellan Skarsgård (Thor). Le scenografie e le immagini sono da Oscar e la colonna
sonora di Hans Zimmer è un oceano di sabbia in cui perdersi. Diciamolo subito: non è un film che vuol fare
dell’ironia.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-metafisica-di-dune
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti


Qui non c’è spazio per la commedia. Non si ammicca agli spettatori. Ogni cosa è terribilmente seria perché
Dune non è un momento di svago, ma una finestra sulla nostra essenza, una domanda su noi stessi. Dune è
Dune. Bisogna entrarci con rispetto.

Non siamo di fronte all’ennesimo blockbuster. E quindi chiediamoci perché Dune tocca le radici della nostra
esistenza e come è potuto diventare un momento di svolta nell’immaginario collettivo? La risposta è che
Dune è il grande manifesto tecnologico-metafisico della postmodernità e di quello che verrà ancora. Dune è
come Matrix e oltre Matrix. Dune è talmente complesso che, come il famoso elefante dei monaci buddisti, è
difficile vederne più di una parte alla volta. Parafrasando Aristotele, Dune si dice in molti modi. Ma
proviamo a partire dalle basi.

 

La trama. Gli esseri umani hanno formato un impero interstellare grazie a una tecnologia che “piega lo
spazio” e consente di viaggiare tra sistemi solari. È un futuro dove gli esseri umani saranno politicamente
regrediti a una società feudale. L’intelligenza artificiale è stata bandita perché, nel momento in cui era
diventata coscienza, aveva quasi causato l’estinzione del genere umano che era sopravvissuto solo a prezzo di
una guerra di inimmaginabile violenza (Jihad Butleriano). Da allora, l’impero ha messo al bando ogni forma
di intelligenza artificiale (un chiaro monito oggi, una visione incredibilmente avanzata nel 1965). Per ovviare
all’assenza di computer e poter gestire tecnologia, economia e potere, gli esseri umani si sono modificati in
versioni sempre più evolute grazie a una sostanza, la spezia, che si trova solo su un pianeta terribilmente
arido: avete capito quale. Due famiglie nobili si contendono il controllo del pianeta: la casa gli Atreides
(buoni) e la casa degli Harkonnen (cattivi).  Il protagonista è il giovane delfino della casa Atreides che
scoprirà, suo malgrado, di essere una specie di Messia con la possibilità di realizzare poteri di prescienza
quasi divini. Da un punto di vista economico, la spezia richiama il ruolo del petrolio negli anni Sessanta, ma
può essere declinata sotto forma di qualsiasi risorsa chiave per il sistema economico (dai bitcoin al vaccino). 

 



 

Il retroscena ecologico. Sullo sfondo degli eventi vi è la presenza ingombrante della sostenibilità e del
collasso ecologico. Dune non era sempre stato un deserto, in tempi non lontanissimi era un pianeta verde, un
paradiso. Ma qualcosa era andato storto; forse un crollo dell’ecosistema, forse un tentativo di ingegnerizzare
una specie aliena, forse un cambiamento climatico causato da uno sfruttamento esagerato delle risorse. Sia
come sia, anche se si è persa traccia di questi eventi, gli esseri umani del pianeta, i Fremen (gioco trasparente
di parole per indicare gli uomini liberi, sottratti al potere politico, versione desertica dei merry men della
foresta di Sherwood), sono dovuti diventare tutt’uno con l’ambiente per potere sopravvivere. Particolare non
banale, il pianeta è l’ambiente naturale di creature quasi mitiche, giganteschi vermi delle sabbie, in grado di
crescere fino a proporzioni bibliche la cui relazione con la spezia e il giovane Paul avrà significati profondi.

 

La politica. Dune parla della logica e della natura del potere e di come si articoli in una incessante dialettica
con se stesso: da una parte l’impero e dall’altra le forze feudali, da una parte le forze della natura e dall’altra
il potere della tecnologia, il tutto mediato da forze più o meno esplicite che controllano economia e
tecnologia (i navigatori, la gilda, i tleilaxu, il pianeta Ix). Il romanzo strappa la maschera del potere e ne
rivela la natura strumentale e fine a se stessa: le forme visibili del potere non sono altro che un teatro,
l’imperatore è un fantoccio, le leggi sono finzioni per il popolo, la religione è solo uno strumento di
controllo. Ogni personaggio si muove a più livelli smascherando i giochi della politica e mostrandone
impietosamente le nervature crudeli. L’oscenità immorale esibita con soddisfazione dal barone Vladimir
Harkonnen (il grande nemico di Paul) è solo parzialmente controbilanciata dalla moralità degli Atreides: il
potere non è mai “buono” o “giusto”: il potere è sempre fine a se stesso. 

L’orizzonte metafisico. Le vicende umane sono solo un aspetto di Dune.



 

Dietro al proscenio affollato degli uomini che si affannano in una lotta spietata, si avverte il movimento
gigantesco e imperscrutabile di un livello metafisico, quasi trascendentale davanti al quale gli esseri umani
sono formiche. Dune ci parla della lotta tra l’immanente e il trascendente, tra il momento dell’esistenza e
l’eternità dell’essere, tra la possibilità e la necessità. Per vincere i suoi nemici umani, Paul Atreides dovrà
liberare l’infinito che è dentro di lui, scoprendo che il potere della prescienza nasconde insidie metafisiche
sottili. Ancora più che il suo nemico terreno, il grottesco e shakesperiano Barone Vladimir Harkonnen, Paul
dovrà combattere contro se stesso. 

 

Libertà e conoscenza. Dune si interroga sulle domande che toccano la nostra essenza: che cosa vuol dire
essere umani? Quali sono i nostri limiti? Siamo veramente padroni di noi stessi? Se conoscessimo in anticipo
le nostre scelte, potremmo veramente cambiarle? Quale è il rapporto tra conoscenza e volontà? La sfida
finale per Paul sarà guardare nell’abisso dell’esistenza, quel luogo non fisico dove le Bene Gesserit, le
sacerdotesse erotico-mistiche che lo hanno creato manipolando geneticamente i suoi antenati, non possono
guardare. La possibilità della prescienza diventa così la fine della libertà come la intendiamo noi, il
brancolare nel buio dell’incertezza che ci permette di avere l’illusione della volontà. Qual è il costo di
diventare un dio? Può un essere umano se dotato di poteri quasi divini (una conoscenza del futuro) essere
libero? Il paradosso del chiaroveggente perfetto è che, se si conoscesse completamente il futuro, si
conoscerebbe anche il proprio agire e quindi non si potrebbe che agire in quell’unico modo che già si
conosce. La predizione nega la libertà ed è questo il dilemma di Paul.

 

Spinozianamente, la nostra concezione di libertà è basata sull’ignoranza sia delle cause che degli effetti del
nostro agire.

Morte e trasfigurazione dell’umano. Dune è un romanzo di formazione, ma non di un singolo individuo,
bensì della umanità tutta. Siamo il termine della storia come volevano Hegel o Fukuyama, o siamo soltanto
un momento di passaggio? Siamo animali o siamo dei? In Dune si evoca (e a tratti si percorre) un percorso
individuale e corale, l’immersione in una realtà alternativa che si prende sul serio, perché potrebbe non essere
così lontana dalla nostra. Paul diventa così il Kwisatz Haderach (“La via breve”), figura mitica che
cortocircuita il rapporto tra soggetto e mondo e che, superando il limite dell’individualità, diventa per un
attimo l’universo a blocco della relatività di Einstein-Minkowsky.

 

È questa identità tra persona e universo che suggerisce un passaggio di stato epocale, qualcosa che ci ricorda
tantissimo (ma Herbert non poteva saperlo, o sì?) la singolarità di Kurzweil o di Bostrom, oppure l’Aleph di
Borges, l’Homo Super-Sapiens di Bowie, l’Homo Deus di Harari, lo strumentality project di Evangelion.
Diventando il Kwisach Haderach, Paul diventa il punto che contiene tutti i punti, la versione metafisica del
panopticon di Jeremy Bentham, l’Übermensch di Nietzsche. Dune ci parla di ciò che verrà e che non
possiamo che intuire senza conoscere. All’inizio di Dune lo scontro è tra due uomini, ma presto lo scontro
diventa non più tra uomini, ma tra un uomo e il suo destino. 

Dune è un film vasto ed esteso come i suoi deserti. Poiché molto del nostro immaginario fantastico è stato
derivato dal libro del 1965, oggi possiamo avere l’impressione che il nuovo film giochi con riferimenti al
passato. Ma non è così. Il futuro di Dune è diventato il nostro passato e, viceversa, il suo passato è il nostro
futuro. Nelle scene del film (o nelle pagine del libro) si trova tantissimo, c’è Il vento e il leone di John Milius,
il Lawrence d’Arabia di David Lean. Troviamo il deserto come il luogo dello scontro tra Gesù e il diavolo, il
luogo perfetto per la purificazione e la trasfigurazione.



 

Dune non è solo fantascienza, Dune è fanta-metafisica. È un’opera dove la cornice fantastica (direi
cosmologica) consente una riflessione sui presupposti dell’esistenza umana. In questo senso, è più simile a
una specie di Essere e Tempo per immagini e azioni, che non a un racconto di avventure. La trama è ancillare
all’articolazione delle premesse, ma il cuore di Dune (sia il libro che il film) è nella sua capacità di rendere
visibile l’essenza del nostro esistere, di mettere a nudo la radice metafisica delle cose, l’interrogativo alla
base del nostro essere umani. È un viaggio terrificante che può incutere timore, ma non dimentichiamoci
(litania della paura delle Bene Gesserit) che “non devo aver paura/ la paura uccide la mente […] dove è
andata la paura non ci sarà nulla, rimarrò soltanto Io.” Ma cos’è questo io? E come possiamo scoprirlo?
Questo è Dune!

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





