
 

Le carte della vita e gli esercizi filosofici 
Moreno Montanari
24 Settembre 2021

“Tanto l’ereditarietà quanto l’ambiente che ci formano, così come lo status culturale, tutto ciò assomiglia alle
carte che si danno alla cieca, prima che il gioco cominci. Senza la benché minima libertà: il mondo dà e tu
semplicemente ricevi quello che ti viene dato, senza possibilità alcuna di scegliere. Ma così (…) la questione
è: che cosa fa ciascuno di noi delle carte che ha ricevuto? C’è chi gioca in modo eccezionale con delle carte
che non sono nulla di speciale, c’è chi fa il contrario e spreca e butta via delle carte meravigliose! Qui sta
tutta la nostra libertà: la libertà del modo in cui giocare le carte che abbiamo. Ma anche questa libertà (…) è
ironicamente subordinata al destino individuale, alla pazienza, all’intelligenza, all’intuito, al coraggio. Tutto
questo patrimonio, in fondo, non è soltanto un altro mazzo di carte distribuite prima della partita senza
interpellarci? E se le cose stanno così, che cosa ci resta alla fine, per esercitare la libertà di scelta?”

 

Così scriveva Amos Oz in Una storia di amore e tenebra. Ma se le cose stanno così allora “il coraggio”,
come dice Don Abbondio, “se non ce l’hai non te lo puoi dare”? o come insegna Aristotele le nostre virtù si
apprendono e si sviluppano solo esercitandole? Il primo mazzo di carte, il luogo in cui nasciamo, le
condizioni storiche e socio-economiche in cui siamo gettati, e così via, non lo abbiamo certamente scelto noi,
ma poi il modo in cui ci disponiamo a giocare le carte è farina del nostro sacco, influenzata anche
enormemente dalle nostre vicende personali e dall’ambiente in cui cresciamo, ma mai del tutto determinata.
Per l’essere umano il determinismo non esiste.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/le-carte-della-vita-e-gli-esercizi-filosofici
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari


 

Allora esercitarsi a sviluppare i propri talenti, a fare i conti con i propri difetti, a trovare la misura tra
accettazione e superamento dei nostri limiti, può davvero diventare il compito di una vita al punto che, come
scriveva Romano Màdera ne L’animale visionario (Il Saggiatore, Milano, 1999) il tentativo nietzschiano di
diventare ciò che si è si traduce nello sforzo di essere ciò che si può diventare. L’ultimo libro di Laura
Campanello, Leggerezza. Esercizi filosofici per togliere peso e vivere in pace (Rizzoli, 2021, pp. 191, euro
13) va proprio in questa direzione tesaurizzando in chiave attuale la tradizione delle pratiche filosofiche
antiche ripensate in chiave biografica e alla luce della psicologia del profondo.



La leggerezza al centro del suo libro non è il divertissement pascaliano, la fuga nella distrazione e nella
superficialità ma “richiede un esercizio di trascendenza, anzi è frutto di un esercizio di trascendenza: essa
rimanda alla possibilità e alla necessità di levarsi da terra, di tornare a respirare, di posare lo sguardo altrove,
di cambiare prospettiva. La leggerezza rimanda alla levità, alla delicatezza, alla dolcezza, alla gentilezza,
all’agilità, al volo, alla possibilità di sollevarsi da suolo, rimanda all’idea di fare un ampio respiro. (…) non è
superficialità ma non avere macigni sul cuore”. (p. 53).

 



__title__

E se questi macigni ci è toccato in sorte di portarli? Se le carte che la vita ci ha servito sono terribilmente
pesanti?

Campanello è ben lontana dal negare che la vita è anche dolore, che sventure, sofferenze, disgrazie,
ingiustizie, delusioni e persino tragedie sono solite costellarla ma, per l’appunto, focalizza l’attenzione sulla
possibilità di giocarsi bene le carte che abbiamo, qualunque esse siano.



Lo so: c’è il rischio di intendere questo invito come una spinta prestazionale che potrebbe addirittura far
sentire peggio chi si trova in uno stato di fondata frustrazione o di profondo sconforto. Un rischio che non
dovremmo mai dimenticare in un’epoca che si racconta che “impossibile is nothing”, che “i limiti esistono
solo per essere superati” e che tutto ciò che desideri, se davvero lo vuoi, puoi ottenerlo con la sola forza della
volontà e della determinazione, perché non è così. Tuttavia, proprio in questi giorni, guardando ammirato le
paraolimpiadi di Tokio, sento l’importanza di sottolineare come l’esercizio di queste virtù, nella
consapevolezza dei propri limiti, ma testati, messi alla prova, non nella direzione di un’impresa eccezionale
da raggiungere ma di un maggior agio con se stessi e una maggiore armonia con la vita, possa permetterci di
uscire da un senso d’impotenza che si fa sempre più ingiustificatamente diffuso e che non è meno infondato
del delirio di onnipotenza. 

 

La leggerezza dunque non è una condizione che alcuni hanno avuto la fortuna di avere in dote con il loro
mazzo di carte ma “una pratica che deve essere attuata, costantemente ricercata e coltivata, sostenuta
quotidianamente come scelta di trasformazione del proprio modo di vedere se stessi e il mondo”, (p.67). La
leggerezza appare dunque un vera e propria proposta formativa (ci sono capitoli dedicati alle agenzie
educative degli adolescenti) nella direzione della formazione permanente, non tanto o non solo per
raggiungere un cambio di mentalità ma per esercitarsi a sperimentare, conoscere, valorizzare e, appunto
educare, qualità e potenzialità d’essere che non sapevamo di avere o che avevamo dimenticato di avere. Un
antidoto, spiega l’autrice, alla rassegnazione con la quale gli esseri umani, come sosteneva Freud, “in
mancanza della felicità gli uomini si accontentano di evitare l’infelicità”. 

 

Non si equivochi: l’arte che questo libro invita a coltivare è – sulla scia di Plotino – quella che insegna
soprattutto a togliere, a sfrondare, ad alleggerire l’immagine che abbiamo di noi stessi e della vita, per
tornare alla loro essenzialità. Gli esercizi spirituali che presenta e consiglia di praticare, con un vero e proprio
eserciziario alla fine di ogni capitolo, non vanno dunque nella direzione della prestazione, di un illimitato
potenziamento, ma in quella della coltivazione di possibilità misconosciute, dell’implementazione della
consapevolezza tanto delle nostre potenzialità, quanto dei nostri limiti, contro ogni unidirezionalità che esalti
gli uni a scapito degli altri, lavorando piuttosto all’integrazione degli opposti che sempre ci abitano (tema che
ritorna spesso nel libro con citazioni che vanno da Eraclito a Jung). Al cuore di questo libro c’è dunque
l’invito ad esercitare innanzitutto un buon esame di realtà guadagnato però mediante la sperimentazione di
esercizi pratici, con la loro intrinseca capacità di portarci laddove non sapevamo di poterci trovare, agendo in
ciascuno di noi diversamente, secondo le nostre più specifiche peculiarità. 

 

Per non restare schiacciati dal peso della gravità, ad esempio, occorre, come scriveva Proust, cercare “di
conservare un lembo di cielo sopra la propria vita” ma anche, prosegue Campanello, “rivolgere uno sguardo
alla propria interiorità e a vedere le proprie profondità, le proprie inquietudini, le proprie risorse per abitare
meglio il mondo” per “cogliere e vivere, facendosene carico consapevolmente, l’essenza della vita” (p. 163).
Preso alla lettera potrebbe sembrare un obiettivo un po’ troppo ambizioso, ma la vera posta in gioco è sempre
provare a portare un po’ più di saggezza e consapevolezza nella nostra esistenza per non correre il rischio di
rinunciarci del tutto o, senza un adeguato esercizio, di rattrappirle, sprecando le carte che ci sono capitate in
mano. Hadot, la cui lezione sulla filosofia antica come esercizio spirituale e maniera di vivere ispira tutto il
libro, sapeva del resto perfettamente che anche per i filosofi antichi la saggezza costituiva non tanto una meta
da raggiungere – la si riconosceva asintotica – ma un ideale per cui vivere che, oggi come ieri, si chiama
ricerca di senso.   

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



