DOPPIOZERO

| sette talismani dell'impero

Alessandro Banda
26 Settembre 2021

Per un uomo del passato, greco o romano che fosse, il mondo era, nei suoi disparati aspetti, piu significativo
che per noi. Molto piu significativo. Anzi, arigore, tutto era dotato di un senso allora.

Lo stormire di unafrondadi querciao di aloro, ladirezione del volo di un uccello, il moto di unafiamma, il
precipitare di una pietra, una voce captata a caso nell'aria, il bagliore di un fulmine. Tutto parlava. Anche un
riflesso di luce in uno specchio, lo sgusciare di una serpe, un ragno e la sua tela iridescente, uno starnuto,
persino un semplice starnuto potevarivestire importanti significati.

E questo perché tutto era pieno di dei. “Omnialovis plena’ scriveva Virgilio, mentre Petronio facevadire a
un suo personaggio: qui tutto pullulatalmente di divinita che é piu facile imbattersi in un dio che in un essere
umano (“nostra regio tam praesentibus plena est numinibus, ut facilius possis deum quam hominem
invenire”).

Non stupisce quindi che, in un cosmo atal segno sacralizzato in ogni sua parte, venisse attribuita
un'importanza decisiva, per il mantenimento della stabilita e prosperita dello Stato, non solo avirtu umane,
politiche e militari, ma anche a certi oggetti di culto, legati agli dei, sortadi garanziadel nesso tradivinitae
umanita, della pax deorum hominumgue.

Ora e appenauscito per Adelphi un libro di affascinante erudizione, | sette talismani dell'lmpero, di cui &
autore Mino Gabriele, docente fral'altro di Iconografia e iconologia al'Universitadi Udine, che passain
rassegna questi sette oggetti sacri, fondamento della potenza romana antica.

Laparolatalismano € in realta di derivazione persiana, ma, a suavolta, collegata al greco télesma (“cosa
consacrata, cerimoniareligiosa’). Il latino si servivadi pignus, ossia“ pegno, garanzia, prova’ eccetera.

L'unico autore dell'intera | etteratura classica pervenutaci che menziona questi sette oggetti venerabili, ossia
Servio, celebre commentatore virgiliano del V-V secolo dopo Cristo, usainfatti pignora, che, per Gabriele, &
possibile rendere adeguatamente con “reliquie’.

Quali sono dunque queste sette sante reliquie su cui si fonda la stabilita e la potenza dell'Impero?

Presto detto: nel chiosare il verso 188 del settimo libro dell'Eneide, Servio (nella redazione denominata
auctus o Dani€lino) le elenca: I'ago della Madre degli dei, laquadrigad'argilladei Veienti, le ceneri di
Oreste, lo scettro di Priamo, il velo di Iliona, il Palladio, gli scudi sacri (“ancilia’).

Tragli eruditi dei secoli scorsi il primo a dedicare un lavoro organico a quest'argomento fu |'abate Francesco
Cancellieri, nel suo Le sette cose fatali di Roma antica, uscito nel 1812. (Si, € proprio quel Cancellieri su cui
Leopardi, in unalettera al fratello Carlo, da Roma nel novembre 1822, si espresse in modo non propriamente


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/i-sette-talismani-dellimpero
https://test.doppiozero.com/alessandro-banda

lusinghiero; ma questa € un'altra storia). Anchein quel trattato, esattamente come in questo di Gabriele, vi
sono inoltre due interessanti capitoli consacrati alla simbologia dei numeri tre e sette.

Seguiamo allora, sullasciadelle ricerche di Gabriele, e suggestive vicende del sette talismani.

L'ago della Madre degli dei € un aerolite aniconico, sacer lapis, legato a culto di Cibele, la Grande Madre
degli dei, Magna Mater deum Idea.

Negli anni cruciali della seconda guerra punica, quando (205 a.C.) Annibale el suo temibile esercito erano
ancora sul suolo italiano, un testo profetico antichissimo, i Libri Shillini, avevavaticinato che il nemico si
sarebbe potuto vincere solo se fosse stata portata a Roma, da Pessinunte in Frigia, lei, laMadre degli dei,
Cibele o Cibebe o Agdistis, dea dai molti nomi.

Per un Romano infatti non si poteva vincere una guerra, espugnare una citta, sconfiggere un nemico senza
l'ausilio degli dei.

E ben nota la pratica dell'evocatio. | Romani con formule adeguate prima chiamavano gli dei dei nemici fuori
dalle mura assediate, li convincevano atrasmigrare presso di loro, e solo dopo, quando gli dei avevano
abbandonato la citta stretta d'assedio, la vittoria era assicurata.

Ecco allora che laguerra contro Annibale si pud vincere solo con l'intervento della Dea.

Sull'arrivo aRoma di Cibele (ossia dell'aerolite aniconico che ne incarnava la potenza e, anche, di una statua
che larappresentava) le versioni divergono. C'e quella, realistica, di Tito Livio, e quella, piu favolosa, di
Ovidio nel Fasti.

Questa é del resto una costante del libro di Gabriele, e non solo. Chi ha ache fare con il mito ha sempre a che
fare con racconti discordanti, con redazioni difformi, con varianti continue. Si tratta dellafamosa “ vertigine
del mitografo” di fronte alapluralita delle fonti contraddittorie, su cui ebbe modo di scrivere a suo tempo
pagine memorabili Roberto Calasso.

In questo libro, dotato di un ricco corredo iconografico (del resto fa parte della collana“imago”), cio s
riflette anche sul valore da attribuire alle singole immagini, dato che, come ricorda opportunamente |'autore a
p.74, “I'iconologia, scienzainterpretativa, si nutre per sua naturadel dubbio”. Quindi di una stessa
raffigurazione sono possibili spiegazioni di vario tenore.

Comunque, mentre Livio raccontale diverse fas della vicenda: missione diplomaticainviatadal Senatoin
Frigia, consultazione dell'oracolo di Delfi e cosi via, con particolare insistenza sul ruolo del vir optimus
Publio Cornelio Scipione Nasica, incaricato di accogliere aRomail ssimulacro della Dea, Ovidio esalta
invece lati “miracolosi” dell'episodio. Secondo il testo del poeta la have che portava Cibele (la statua e
I'aerolite) sincaglio nel porto di Ostia e nessuno riusciva a smuoverla. Solo unamatrona di antica nobilta, di
cui tuttaviale malelingue sparlavano, riusci a disincagliarla, tirando le funi con facilita estrema e
dimostrando in tal modo che le voci sul suo conto non erano che maldicenze. La matrona virtuosa e atorto
calunniata si chiamava Claudia Quinta.



Un grande artista che parecchi secoli dopo (1505-1506) illustro la scena dell'arrivo della Grande Dea, ossia
Andrea Mantegnain unasuagrisaille oraala National Gallery di Londra, mescol o6 le due fonti main modo
tale da valorizzare particolarmente il ruolo di Cornelio Scipione Nasica, in quanto ritenuto antenato del suo
committente e protettore Francesco Cornaro (Corner).

Il sacro pignus, dopo I'arrivo in Roma fu conservato in un tempio apposito, dedicato naturalmente alla
Grande Madre, edificato sul Palatino.

Sull'acroterio del Tempio di Giove Ottimo Massimo, alla sommita del Campidoglio, venne invece collocata
laquadrigafittile dei Veienti, il secondo pignus di cui parla Servio. Cio accadde intorno a 509 a. C.

Un prodigium aveva accompagnato |la creazione del simulacro. Esso, invece di ridursi nel fuoco delle fornaci
di Veio, s eraampliato a dismisura, tanto che per estrarlo si era dovuto spaccare lafornace.

Laquadriga, che erapoi il mezzo sul quale i comandanti vittoriosi celebravano il loro trionfo, e sempre stata
connessa simbolicamente alla sovranita uranica. 11 suo modello € la quadriga del Sole invitto che corre nella
voltaceleste. | quattro cavalli possoNO rappresentare o le quattro stagioni o le quattro fasi dellaluce del
giorno, dall'alba al tramonto. Un'eco di tale tradizione si pud scorgere nel quattrocentesco affresco di
Francesco del Cossa, il Trionfo di Apollo, a Ferraranel Palazzo Schifanoia.

Gabriele avanzal'ipotesi che, sull'acroterio del Tempio di Giove sul Campidoglio, fosse posta una copia del
prezioso pignus, mentre l'originale era conservato al'interno. Tale duplicazione, o0 moltiplicazione, degli
0ggetti sacri era praticata i ntenzional mente, proprio allo scopo dimpedire chei nemici si potessero
impossessare delle sante reliquie e, sottraendole a Roma, determinarne la caduta. Allo stesso modo il nome
della divinitatutelare della Citta era rigorosamente segreto e, contrariamente a quanto si crede, non era
“Amor”, il suo palindromo. | nemici che avessero voluto praticare |I'evocatio ai danni dei Romani dovevano
averevitadifficile.

E siamo al terzo del talismani. Ossiale ceneri di Oreste, custodite davanti al Tempio di Saturno nel Foro.

Oreste &, si sa, un eroe greco che non pare avere molto a che fare con |a tradizione troiano-romana. E Igino,
mitografo del | secolo d.C., a parlarcene. Dopo aver trafugato la statua di Artemide Taurica, Oreste giunse ad
Aricia (attuale Ariccia) dove igtitui il culto di Diana nemorensis, ben nota a chi haletto Frazer, perché é dali
che lo studioso inglese parte per il suo lungo viaggio attraverso le piu varie manifestazioni dell'antropologia
religiosa.

Naturalmente la versione di Igino e unafrale tante. Secondo atre fonti Oreste non fu mai ad Ariccia. Mori

nellaregione di Micene. Oppure fu morso da un serpente a Oresteo, in Arcadia. Oppure mori a Tegea.

Il culto di Diana Nemorense, secondo Catone, venne fondato non da Oreste, bensi da Egerio Bebio di
Tuscolo. Per Pausaniainvece ad Ariccia giunse Ippolito, figlio di Teseo, e fu lui aconsacrareil santuario di
Diana.



Ma perché erano poi cosi decisive le ossadi Oreste, questo matricida gia perseguitato dalle Furie?

A spiegarcelo € un passo del primo libro di Erodoto. Lo storico greco, quando descriveil conflitto fra Sparta
e Tegea, ricorda che un oracolo aveva prescritto agli Spartani di impossessarsi delle ceneri di Oreste, che
erano a Tegea: solo cosi, appropriandosele, avrebbero avuto lameglio sui Tegeati.

Il possesso dei resti di un eroe, potenti reliquie talismaniche, erano garanzia di vittoria militare, nonché di
prestigio politico.

Allo stesso modo |o scettro, in questo caso (quarto pignus) quello appartenuto a Priamo € un evidente
simbolo, magico e sacrale, di potere. Solo Virgilio, oltre a Servio, ci attesta della sua presenza a Roma. Non e
noto dove fosse conservato; forse sul Palatino.

Laquintasantareliquia, il velo di Iliona, suscita piu d'una perplessita

Perché mai un velo appartenuto alliona, ossia unadelle figlie di Priamo ed Ecuba, morta suicida dopo aver
provocato la morte del marito Polimestore, avrebbe dovuto recare con se particolari valori talismanici?

In effetti, a parte Servio, nessun‘altra fonte menziona questo pignus, legato a unatorbida storia familiare
dall'esito infausto.

Gabrieleipotizza quindi che alabase vi siauna svista di Servio stesso. Non di “velum Ilionag” si tratterebbe
bensi di “velum Iliae”. Cioeil commentatore virgiliano qui non parlerebbe di un personaggio minore legato a
Polimestore, ma dellavestale Ilia, lamadre di Romolo e Remo, niente meno. Quindi un personaggio molto
piu rilevante e significativo per la storia di Roma, connesso addirittura alla sua antica origine e percio stesso



molto piu adatto afungere dareliquia sacra.

Oltretutto lafilologia era gia stata chiamata in causa a proposito del testo serviano. Proprio nel passo famoso
incui s elencano i sette talismani lalezione “pignora’ e frutto di un emendamento ottocentesco di Ludwig
Preller, mentre atesto stail poco congruo “parid’; poco congruo perché Servio non menziona “ sette paid’ di
nomi, macinque. E dunque la congettura di Preller “pignora’ risulta particolarmente felice.

Il velo di Iliadev'essere stato con ogni probabilitala stola“carbasina” o “ carbasus’, biancatunicadi
finissimo lino, sorta di uniforme delle Vestali. Sua sede naturale di conservazione sara stato, con altrettanta
verosimiglianza, il Tempio di Vestanel Foro lungo laVia Sacra.

Il Palladio, sestareliquia, € una statua di Pallade-Atena. Essa si caratterizza per una sua “errabondavvita’,
assai singolare, in cui storia e leggenda si mescolano inestricabilmente.

Si trattava di un simulacro di legno dotato di magici poteri. Potevafar cenni col capo, sudare, lacrimare. Ma,
soprattutto, la sua presenza garantiva l'inespugnabilita di un luogo. Sullaroccadi Troia, chiuso nel suo
tempio, il Palladio assicurava ala citta unatutelainscalfibile.

Come eraarrivato a Troia, il sacro pegno?

Ci sono, e chiaro, versioni divergenti. Si tratta o di un dono di Zeus a Dardano, mitico progenitore della stirpe
troiana. O di un elemento facente parte delladote di Crise, moglie di Dardano. Oppure Ilo, pronipote di
Dardano, |o ebbe da Zeus, che lo lascio cadere dal cielo.

Accanto a queste tre racconti sulle sue origini ve ne sono, ovviamente, altre che lo connettono oraa Abari,
asceta iperboreo, oraa Elettra, madre di Dardano, oraaun tal Asio, filosofo e mago che lo avrebbe fabbricato
e consegnato a Troo, padre di Ilo.

| Greci, durante I'assedio a Troia, s resero conto che solo trafugando il Palladio dalla rocca avrebbero avuto
ragione della citta nemica.

Chi s rese responsabile dell'impresa? Secondo acuni fu Ulisse arubare la statua. Secondo altri fu Diomede.

Secondo altri ancora non fu nessuno dei due. In quanto cio che portarono via fu solo unacopia. Il vero
Palladio rimase nelle mani di un Troiano, ossia Enea, che lo salvo dall'incendio e lo portod nel Lazio.

Anche del Palladio quindi, come probabilmente della quadriga di Veio, esistevano delle copie. Fatte apposta
per confonderei nemici. Per questo le fonti antiche divergono anche sullaforma da attribuire alla magica
statua. Che a volte viene descritta come di tre cubiti (circa 140 cm), altre come una statuetta, da tenere
comodamente in braccio o, addirittura, cosi piccola da stare nel palmo di una mano.

Analogamente |le modalita del suo arrivo a Roma sono narrate in maniere differenti.

O, come abbiamo detto, fu portato direttamente da Enea. Oppure fu Diomede a consegnarlo a Enea. Oppure
lo consegno in Calabria a Naute, saggio consigliere di Enea, che sincarico lui di darlo al'eroe troiano.
Oppure fu Caio Flavio Fimbria che, in epoca molto piu recente, durante la guerra mitridatica (una delle
guerre mitridatiche), se ne impossesso, nell'anno 85 a.C. e lo porto nell'Urbe, dove, per il motivo sopra
ricordato, ne vennero fatte parecchie copie da un certo Mamurio, nome che ritroveremo anche nella storia
degli scudi sacri (“ancilia’).



Il Palladio venne custodito nel Tempio di Vesta assieme alle sue copie. All'interno di vari vasetti di forma
uguale in modo darenders indistinguibile. Solo la“Virgo Vestalis Maxima’ sapeva riconoscere il recipiente
che contenevail vero ssmulacro.

Costantino fece migrare la statua da Roma a Costantinopoli. La pose interrata sotto il Foro della citta,
coniugando reminiscenze pagane a ritualita cristiana nella consacrazione della nuova capitale.

E come seil Palladio fosse in un certo senso ritornato alla sua antica patria, sulla costa della Troade.

Se poi s pensa che Dardano, il suo primo possessore, secondo alcune fonti eradi Cortona (Corythus), anche
il primo viaggio, quello da Troiaa Roma, con Enea, si configura come un ritorno, un “nostos’, verso
guell'ltaliada cui originariamente proveniva.

Siamo giunti a settimo e ultimo sacro oggetto: 1o scudo (o gli scudi) di Numa (ancili o “ancilia’).

Anche " ancile’, sacro scudo di Numa, discende dal cielo, comeil Palladio. A differenza pero, sia del
Palladio che degli altri cinque oggetti, I'ancile e tutto Romano. A tutela della propria potenzal'Urbe si
giovavainfatti di sante reliquie provenienti voltaavoltadaTroia, Pessinunte, Ariccia o dall'Etruria. Fatto
singolare quanto istruttivo.

L'ancile invece e, per cosi dire, autoctono.

Laformadi questo scudo, dall'etimologiaincerta, erabilobata, ricordavalo scudo a 8 dellatradizione
minoi co-micenea.

Varie fonti ne accennano o forniscono stringate testimonianze (Virgilio, Livio, Plutarco eccetera). Ma solo
Ovidio, nel terzo libro dei Fasti, ci daal proposito un racconto ricco e particolareggiato e, come per Claudia
Quinta, con un occhio di riguardo verso il lato portentoso della vicenda.

Il secondo re di Roma, Numa Pompilio, era atterrito dai continui fulmini che si abbattevano sullacitta. Giove
era evidentemente adirato. Bisognava placarlo. Cosi consigliava anche Egeria, sua consigliera e sposa e ninfa
delle acque.

Per impadronirsi dell'ars fulminum, strettamente collegata all'etrusca disciplina, insomma per dominare
guesti rischiosi fenomeni, c'era bisogno della mediazione di altre due divinita, i numi boschivi Pico e Fauno.
Essi, tramite nodi magici, vengono catturati e si offrono, in cambio della liberazione, di intercedere presso
Giove. Anzi lo attirano giu dal cielo (eliciunt da cui Giove Elicio).

Come Numasi eraservito di vincoli cogenti, anche loro si servono di una“parola che costringe” (logos
epanankos). Sono tutti simboli del simpatetico legame che unisce tutte le cose (sympathia universalis).

Giove s manifestaa Numa. Gli fornisce laformula per espiarei fulmini. Non solo: gli promette anche un
segno tangibile a garanzia della sua sovranita. E I'ancile, scudo caduto dal cielo.

Numa ordina subito al fabbro Mamurio (nome gia visto in precedenza per il Palladio) di realizzare piu copie
identiche, a fine, come a solito, di confondere eventuali nemici che avessero I'intenzione d'impossessarsi del
sacro pegno. Mamurio ne fabbrica undici. Saranno custoditi tutti e dodici nella Regia. | sacerdoti Salii ne
avranno cura.



Secondo Gabrieleil nesso “ancilia’ — Giove tratteggiato da Ovidio, in contrasto con la tradizione che
associava gli scudi a Marte, sarebbe da legare ad Augusto. Nella figura del sommo dio il poeta adombrerebbe
proprio il sovrano: non si sa pero se con intenti apologetici o, forse, sottilmente parodici: quasi una caricatura
nei confronti dell'eccessiva auto-celebrazione messain atto dal Principe.

Dall'elenco di Servio rimangono stranamente escluse altre reliquie, che forse, come per esempio il lituo di
Romolo, avrebbero meritato anch'esse di venir incluse nella serie di oggetti talismanici.

Come mai?

Evidentemente per ragioni numerologiche. Il sette € numero privilegiato, come del resto il tre, dalla scuola
pitagorica. Inoltre sette sono i colli di Roma (septimontium), sette le stelle dell'Orsa e delle Pleiadi, settei
pianeti, settei cerchi della sferaarmillare, sette gli antichi sapienti, settei giri delle corse nel circo e cosi via.

Sette, secondo Cicerone, € “il nodo di tutte le cose”, risultato della somma dellatriade e della tetrade, numero
fulcro, legame che tiene unito I'universo e radice del tutto.

Anche questo volume e scandito da sette capitoli, piu hove excursus (dedicati alle virtu dell'aloro o al
simbolismo magico-religioso del bronzo o ai nomi degli dei da pronunciare sottovoce e altri temi analoghi di
grande fascino).

E dedicato a Giuliano Imperatore (quello che, tremalamano a scriverlo, ancora oggi in parecchi manuali va
sotto il nome infamante di apostata).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Adelphi

I sette talismani

dell’Impero




