DOPPIOZERO

Francois Jullien, sul vivere

Mario Porro
27 Settembre 2021

In principio il détour, ladeviazione per la Cina. Non per esotismo di maniera, per seduzione ingenua

dell’ Altrove, ma per fare di quell’ Altro assoluto costituito dal pensiero cinese un “apriscatole” grazie al quale
accedere a quel che non pensiamo piu a pensare: |e evidenze che diamo per scontate, gli a priori nascosti, le
rivein cui scorrono i nostri pensieri o I’ occhio con cui guardiamo il mondo, avrebbe detto Wittgenstein. E
cosi che Frangois Jullien (nato nel 1951), esperto di filosofia greca, negli anni Settanta si stacca dall’“ Europa
dagli antichi parapetti” (Rimbaud, 1l battello ebbro) per incontrare la cultura di matrice confuciana, formatasi
in totale estraneita rispetto all’ Occidente. Lalezione proto-strutturale di Marcel Granet — I autore di |1
pensiero cinese (1934, Adelphi, 2018) —si arricchisce del ricorso all’“ eterotopia” suggerita da Michel
Foucault: solo facendo incontrare cio che non si € mai incontrato, solo ponendosi a distanza (1o spaesamento
di Lévi-Strauss), unacultura hal’ occasione di riflettere su di sé e sui propri impensati. Siamo chiamati,

nell’ epoca dell’ uniformita globalizzata, a una vera decostruzione, quella che si opera solo muovendo

dall’ esterno: per “uscire” danoi stess e rendere di nuovo inventivalafilosofia occorre entrare in un altrove.
In caso contrario ci rimane sfuggente proprio quel che e piu difficile da cogliere: “Possa Dio provvedereiil
filosofo di uno sguardo acuto per cio che sta davanti agli occhi di tutti”, suggerisce il Wittgenstein dei
Pensieri diversi.

Il facciaafacciafrale due fonti —filosofia greca e religione ebraico-cristiana— della cultura dell’ Occidente e
latradizione cinese non mira afar emergere differenze, secondo |’ abusato gioco del comparativismo.
Sfuggendo il pigro universalismo che ritrova nell’ altro sempre se stesso e che estende all’ umanitainterale
categorie formatesi nello sviluppo contingente dell’ Occidente, I’ uso filosofico della Cina proposto da Jullien
si pone |’ obiettivo di far emergere scarti concettuali, grazie ai quali disfare le “pieghe’ giatracciate nel
campo del pensabile. Gli scarti aprono unadissidenza all’interno dellafilosofia, fanno rinascere
I"inquietudine e mettono in tensione il pensiero: sfruttando le risorse offerte da concetti nomadi, costruiti
nello spazio “tra’ forme diverse d'intelligibilita, diventa possibile aprire varchi su campi inesplorati. Lungo
guesto percorso, scandito ormai da piu di 40 testi (quasi tutti tradotti in Italia), I’ operadi Jullien — docente
al’Universitadi Parigi 7, dovedirige I’ Institut de la Pensée contemporaine — restituisce un margine di
manovra alafilosofia— incagliata nel riproporre le sue antiche domande —, a cui affida una vocazione nuova,
trans-culturale e trans-linguistica. La culturadella Cina é passata accanto ai concetti forti del nostro pensiero:
ha accantonato lariflessione sull’ Essere, su Dio, non hafatto della Verita un’ ossessione, né si e affidata al
potere della Parola. 1| suo mondo non conosce il 1ogos, quantomeno nelle modalita el aborate da Platone e
Aristotele, forse perché e rimasta pressoché indifferente di fronte al mythos e all’ epopea.

Nel cantiere sempre aperto di Jullien si é viaviararefatto il confronto trafilosofia e pensiero cinese,
esemplarmente promosso in || saggio e senza idee (Einaudi, 2004), o in Srategie del sensoin Cinaein
Grecia (Meltemi, 2004). La Cina continua ad agire, main modo sotterraneo, offrendo “risorse”’ per
“filosofare in altro modo”, soprattutto per (tornare a) pensare quel che danoi lafilosofia hatralasciato, vale a
direil vivere stesso. Philosophie du vivre (Gallimard, 2011, il solo scritto rilevante di Jullien non tradotto in


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/francois-jullien-sul-vivere
https://test.doppiozero.com/mario-porro

italiano) indicavafin dd titolo I’ aperturadi un “ciclo” relativo a cio che ostinatamente resiste al’ astrazione e
al concetto: vivere e non “lavita’, nozione gia astratta, che si puo ritagliare e disporre lungo un segmento con
inizio efine. Lafilosofia, rileva Jullien, essendosi affidata all’ Essere e alle sue categorie, non ha poi trovato
le risorse per accostare quel che si puo intendere solo in termini di processo, come ben sapeva Hegel: “das

L eben als Prozess’. Come accedere dunque a vivere se questo non si lascia porre a distanza come “oggetto”
di conoscenza, essendo cio in cui ¢i si trova coinvolti fin dall’inizio e da sempre implicati?

Questo nuovo ambito di riflessione ein realtal’ esito di un percorso che risale lontano, giaavviato in
Processo o creazione, il primo libro di Jullien tradotto in italiano (1989, Pratiche, 1991). | missionari gesuiti,
giunti in Cina afine Cinquecento con |’ obiettivo di convertire a Cristianesimo gli intellettuali di corte
(vecchio sogno diffuso da Marco Polo), non trovarono un ideogramma per tradurre il termine “creazione”,
ignoto allalingua-pensiero della Cina. L’idea di un Assoluto trascendente, in grado di compiere il passaggio
dal Nulla all’ Essere, non hafatto presa, non ha assunto consistenza: la nozione arcaicadi un “Signore
dell’alto” si e poi tradotta nel Cielo, che non equivale al divino, all’ adila, maeil partner dell’ opacita
materiale della Terranel promuovereil rinnovarsi continuo del mondo, istanza regolatrice del processo che s
rivelanel corso regolare della natura. Non ¢’ e dunque posto per I'immagine del Dio benevolo della Genesi
che agiscein vistadi un fine, o del Demiurgo platonico che plasmail mondo in base aun modello ideale di
perfezione.

LaCinanon si inquietadell’ origine, dell’ arché da cui hanno preso avvio I'interrogare filosofico e, prima
ancora, i miti cosmogonici, come la Teogonia di Esiodo. Quelli che impropriamente chiamiamo Dialoghi di
Confucio (frail VI eil V secolo a.C.) s dichiarano indifferenti all’indagine sulla physis, e anche i due grandi
classici del taoismo —il Tao the Ching, “Classico dellaViaedellaVirtu”, che latradizione attribuisce a
Laozi, il “maestro venerabile’, elo Zhuangz — restano in silenzio sulla questione. Larealta € un processo
continuo scandito dall’ alternanza di fas opposte e complementari —fasi e non elementi, come erano le radici
di Empedocle o gli atomi dei presocratici. La dualitadi forze differenti promuove latensione reciproca che
tiene costantemente in moto il mondo, seguendo la Via, il Tao: yang, il maschile, tende all’ espansione, yin, il
femminile, alla concentrazione, di qui |’ alternarsi di inspirazione ed espirazione il cui modello é il moto del
drago. Ladualita, e non il dualismo, di forze in interazione si manifesta nel ciclo inesauribile delle stagioni; il
corso regolare della natura € il fondo di senso, il fondo di evidenza della cultura confuciana, certo derivato
dall’ essere stati i Cinesi un popolo di coltivatori, attenti allafecondita della Terra. La tradizione ebraico-
cristiana sorge fra popolazioni di pastori in cui I’ intervento diretto dell’ uomo, attraverso comandi e
costrizioni, € determinante. Da noi la parola & azione, anche Dio “fa essere” pronunciando il “fiat”: in
principio erail verbo, diceil Vangelo di Giovanni, e la stessa Rivelazione passa attraverso laparolao la
parabola. L’ agricoltore invece confida cheil risultato si ottenga da sé, una volta innescate le condizioni per
lasciar evolvereil processo di maturazione. L’immagine piu pertinente ci & fornita dalla crescita delle piante,
ricordaMencio (1V secolo a.C.), erede spirituale di Confucio: non bisognatirare i germogli per farli crescere,
nemmeno pero si deve tralasciare di sarchiare per farli spuntare.



viothg
‘” des qq
IDEES

Philosophie
du vivre

par

FRANCOIS JULLIEN

) nrf
éq y ‘tr

Ty
“oy s aly™



Seil pensiero della creazione valorizza |’ istanza volontaria del soggetto agente, nell’ intelligenza strategica
della Cinal’importante e lasciar fare, agire in modo discreto, nei primi momenti, evitando la spettacolarita
delle gesta eroiche o titaniche (si veda Trattato dell’ efficacia, Einaudi, 1998). Ci s attende |’ effetto dalla
logicainternaal processo stesso, dalle sue sole “propensioni”: il termine, usato da Longobardi, il gesuita
siciliano che raccolse I’ eredita missionaria di Matteo Ricci, viene ripreso da Leibniz e, piti vicino anoi, dal
Popper che riflette sulla svolta della fisica del Novecento. E questa lafunzione assolta dal Classico delle
mutazioni (I Ching), un testo le cui origini divinatorie risalgono probabilmente al I X secolo a.C., su cui
Jullien si e soffermato in Figure dell'immanenza. Una lettura filosofica del | Ching (1993, Laterza 2005). Gli
esagrammi formati da linee continue (yang) o spezzate (yin), ottenuti dal combinarsi degli steli di achillea,
forniscono indizi sullo stadio germinale in cui gia é presente, anche se ripiegato e latente, il futuro che sta per
rendersi manifesto.

Laradiceji del titolo indica appunto I’infimo inizio, I'impercettibile avvio del processo regolato da una
coerenzainterna (li), in cui si esprimel’ energiauniversale (qi). Il saggio (e lo stratega) puo cosi “sposare’ la
propensione contenuta nel potenziale di situazione, cogliere in ogni venatura o fibra del processo un
“innesco” dellatrasformazione avenire. L’ occasione che si offre non il Kairos divinizzato dai Greci,
I"istante fuggevolein cui il caso apre lo spazio per I’ audacia dell’ azione; e invece la congiuntura favorevole,
il momento propizio con cui porsi in sintonia, senzale forzature dell’ agire arrischiato che vuole imporre i
suoi progetti al mondo. In quella sortadi dizionario che e Essere o vivere (Feltrinelli, 2016), dove Jullien
pone in tensione gli “scarti”, non le differenze, che il suo cantiere ha aperto frala cultura cinese e quella
dell’ Occidente, la prima delle venti coppie oppositive & appunto “Propensione (vs Causalitd)”. || sapere
europeo & dominato dal regime della causalita: scire est scire per causas, diceva la scolastica sulla scia di
Aristotele, rendiamo conto di qualunque ente attraverso cio che lo determina dafuori, a partire dalla linearita
del contatto o dell’ urto. La causa € principio della cosa, solo grazie alla prima possiamo giungere all’
esplicazione della seconda. Nel pensiero della Cinale cose non “sono”, ma* propendono”, si inclinano in
avanti producendo il rinnovamento, secondo unalogicainternadi implicazone.

Il pensiero della creazione apre il fossato trala perfezione del Creatore e la corruzione delle creature, implica
unadistinzione di piani fral’ eterno eil divenire, un fossato che filosofia e teologia cercheranno in tutti i

modi di colmare: serviraun “terzo uomo”, secondo la criticadi Aristotele al maestro Platone, oppureil
mediatore, Cristo, fradivino ed umano. Nellatradizione idealista della nostra filosofia, il dualismo framondo
sensibile eideale, reso esplicito in Platone (s veda L’ invenzione dell’ ideale e il destino dell’ Europa, Medusa,
2011), si e spesso tradotto nella condanna del vivere terreno: dal mito platonico della cavernaa
Schopenhauer, il visibile hafinito per tradursi in apparenza eillusione, mentre laverarealta é affidataa
guanto restainvisibile ai sensi. Nel pensiero confuciano, a contrario, I’ invisibile non assume connotati
religiosi o meta-fisici: eil piano dellalatenza che contiene il dispiegarsi dei possibili avenire. || vuoto non e
ontologico non-essere, € un vuoto funzionale, I’ambito della disponibilitadi cui s aimentail processo: il
vuoto al centro dell’ assale permette allaruota di girare, il vuoto al’interno del vaso permette di contenere,
ricordail Laoz.

In questo pensiero dell’immanenza non esiste evasione possibile dalla realta materiale né condanna dei
legami col mondo terreno, come sognail buddismo (che giunge in Cina da Occidente, dall’ India), nel
Nirvanain cui trovatermineil ciclo delle reincarnazioni.



La Cinanon hapensato I’ eterno, I’ Essere fuori dal tempo, bensi il costante, cioe il procedere continuo delle
cose per aternanza: non coltivando il culto dell’ Essere, non ha neppure immaginato di squalificare il divenire
soggetto a tempo corruttore. Invece di fare del Tempo un’ astrazione, un involucro omogeneo al cui interno
disporre il succedersi degli eventi, la Cina, ha spiegato Jullienin Il tempo. Elementi di una filosofia del vivere
(Luca Sossella, 2002), ha pensato il momento stagionale e la durata. E questo non si deve al fatto chei Cinesi
avrebbero lo spirito concreto, come spesso si € detto (Hegel docet) e neppure per ragioni implicite alaloro
lingua, che non coniuga e non distingue i tempi verbali. Quando hanno introdotto il termine “tempo” nel X1X
secolo, a contatto con I’ Occidente, si sono serviti di un ideogramma traducibile come “framomenti”: le
differenze qualitative che scandiscono, con le variazioni stagionali, il corso della natura fanno del tempo un
succedersi regolato di momenti, grazie ai quali viene pensatain primo luogo la continuita dellatransizione e

del passaggio.

Il tempo non si costituisce cosi in soggetto-agente indipendente, non viene astratto, cioé estratto, dal costante
rinnovarsi del mondo: la personificazione del tempo, Kronos o Saturno che divorai suoi figli, eI’ eredita che
il pensiero mitico halasciato allafilosofia (residuo inconfessato di una trascendenza mai abolita). Quando gli
dei si ritirano, il Tempo li rimpiazza conservando in sé 1o status di un potere onnipotente, di cui subiamo

I” azione distruttiva

In opposizione alla distensione temporale trainizio e fine, entro la quale I’ Occidente ha pensato il tempo
dellavita, facendola precipitare verso la sua Fine, la Cina ha pensato la processualita secondo una logica
dellatransizione e della durata. Diceva Bergson che vivere € invecchiare, ma dell’ invecchiare non si danno
inizio e fine, ma solo corso indistinto: latransizione avviene in ogni momento e I’ evento é riassorbito nella
continuita silenziosa del processo, scandito da piccole trasformazioni tanto piu efficaci quando piu restano
inavvertite (Le trasformazioni silenziose, Cortina, 2010). La nascita non € passaggio dal nulla al’ essere, ma
rendersi manifesto di cio che eralatente, ed il morire non € annullamento, marendersi latente di cio che
prima era manifesto.

Nascendo semplicemente si diventa uomini, morendo s ridiventa Cielo-Natura, cioe si torna al fondo di
latenza del processo da cui sorge ogni esistente. In questa prospettiva, vivere é dell’ ordine della transizione
che si dispiega nella coincidenza con ogni momento particolare, come suggerisce un aforismadi Montaigne,
uno dei pochi in Occidente ad aver raccolto il lascito della saggezza: “11 nostro grande e glorioso capolavoro
equello di vivere aproposito”. Pensare la vita sotto il giogo del Tempo apreil senso del tragico, pone ogni
esistenza, fin dal suo sorgere, sotto il destino dell’ inevitabile annientamento; scorgendo nel Tempo una
continuafugain avanti per colmareil vuoto del presente, la questione del Senso, che assillal’ Occidente,
sfociainevitabilmente nel mistero dell’ oltre o, con la modernita, nella convinzione dell’ assurdita

dell’ esistenza.

Pensare il vivere secondo il momento ci apre invece al rinnovarsi senza fine delle differenze che
costantemente si offrono, si traduce in invito ad accogliere in modo sereno il corso dellarealta, restando
disponibili alle sue opportunita. Credendo di afferrare qualcosa di originario ed universale, Heidegger scorge
il senso del Dasein nellatemporalita; ma che |’ esistente umano, gettato nel mondo, siain cammino verso
gualcosa e che nel suo pro-gettare anticipi la propriafine, suona confermadei presupposti di unatradizione,
del sentimento ebraico-cristiano del peccato originale che ci faavvertire estranei al mondo. La suatesi
affonda nella piega europea del tempo, scontail “debito impensato” nei confronti dellatradizione ebraica,
secondo laformula proposta da Marlene Zarader (11 debito impensato. Heidegger e |’ eredita ebraica, Vitae
Pensiero, 1995).



Il saggio, al contrario, non mira a costituire un soggetto “autentico” cercando risposte al senso dell’ esistere:
lascial’iniziativaa “momento” del mondo, il suo vivere appartiene alla natura e non richiede giustificazioni.
L’ uomo saggio “respiraconi talloni” (Zhuangz), cioe fain modo che tutto il suo essere resti disponibile al
processo, si mantengain fase con le sue incitazioni. Non sara dungue |’ angosciail sentimento che
caratterizzal’ esistenza umang; il mondo non si svela come estraneo, ma come invocante, da esso siamo
accolti einvitati fin dalla nascita. All’ Occidente prometeico, che drammatizzail suo agire nella prospettiva
heideggeriana della cura e dell’ essere per lamorte, il saggio confuciano risponde praticando la noncuranza,
non intesa come fuga o dimenticanza, ma come de-preoccupazione, come costante e spontanea adesione al
momento, serena sintoniacon il vivere acui la morte stessa e integrata.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







