
 

Natalia Ginzburg e lo specchio della scrittura 
Maria Rizzarelli
7 Ottobre 2021

Due encomiabili iniziative editoriali, curate da Domenico Scarpa, celebrano il trentennale della scomparsa di
Natalia Ginzburg, morta a Roma l’8 ottobre 1991: con La Stampa e con Repubblica, ogni venerdì, si
troveranno in edicola a partire da Le voci della sera 17 titoli firmati dalla scrittrice; da qualche giorno,
inoltre, Einaudi ha ripubblicato Vita immaginaria, raccolta di articoli edita per la prima volta da Mondadori
nel 1974 e mai più riproposta, se non all’interno del secondo volume del Meridiano delle Opere del 1986. 

Quest’ultima appare un’occasione molto propizia per tornare a riflettere ancora una volta sul valore e sul
senso che le pagine saggistiche di Ginzburg hanno avuto per lei, in particolare quelle in cui ha raffigurato il
proprio autoritratto di scrittrice. Vita immaginaria si può forse leggere infatti come un ‘romanzo’, o come
un’autobiografia collettiva e plurale, che si nasconde fra le pagine dei saggi che compongono la silloge, dove
la scrittrice racconta le vicende e i destini dell’immaginazione poetica immersa nell’aridità e nella
desolazione dell’attualità degli anni Settanta. All’interno di questo paesaggio cupo e desertico la voce
narrante scorge, ogni tanto, qualche oasi in cui sostare per soddisfare la sete della propria vita fantastica,
ovvero scopre qualche libro e qualche autore la cui esistenza viene celebrata come «un avvenimento felice» (i
Sillabari di Parise, i film di Bergman o La Storia di Elsa Morante), che apre una breccia in un orizzonte privo
di speranza.

 

Il pezzo che dà il titolo alla raccolta è stato scritto proprio in occasione della sua pubblicazione ed ha la stessa
valenza autocritica che hanno due saggi metariflessivi compresi rispettivamente in Le piccole virtù e in Mai
devi domandarmi. Nelle altre opere saggistiche con formule e invenzioni diegetiche ogni volta diverse, ora
raccontando la storia della propria vocazione poetica (Il mio mestiere), ora disegnando in terza persona il
proprio (auto)Ritratto di scrittore, ora infine rievocando le memorie della propria Vita immaginaria,
Ginzburg inserisce un frammento destinato a riflettere l’immagine autoriale, uno specchietto a cui è affidato
il compito di guardare indietro e di spiegare il cammino fin lì compiuto, valutando conquiste e perdite,
illuminando splendori e cicatrici, ripercorrendo le strade che l’hanno condotta a quel punto. 

 

Ciò che stupisce ancora, a rileggere queste e altre pagine sparse sui quotidiani e i rotocalchi con i quali
Natalia Ginzburg ha collaborato dagli anni Sessanta fino a poco prima della sua morte, è l’originalità di una
scrittura che si misura con il genere autobiografico (nel suo capolavoro, quel Lessico famigliare che è la
storia della sua famiglia da «leggersi come un romanzo», come in tanti articoli e saggi). Mi pare che la critica
non abbia mai messo a fuoco in modo convincente questo snodo fondamentale nel quale è racchiuso forse
uno dei segni della sua grandezza. Se di fatto manca ancora uno studio complessivo che faccia i conti con
l’intera opera di Ginzburg, multiforme e sorprendentemente coerente con in suoi dettami di fondo; non esiste
un contributo critico che rintracci la genealogia e indaghi sulle peculiarità di una voce che narra la sua storia,
da un punto di vista così ostinatamente personale, eppure carico di risonanze plurali, facendosi tramite di
un’esperienza generazionale condivisa (è in parte questo il senso del titolo della collana di opere che si
trovano da oggi in edicola Natalia Ginzburg. Una voce per la nostra storia). Si tratta in realtà di una scelta

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/natalia-ginzburg-e-lo-specchio-della-scrittura
https://test.doppiozero.com/maria-rizzarelli


sofferta, ma consapevole, sulla quale lei stessa non ha mancato di riflettere anche se in una prospettiva ancora
una volta interlocutoria. Come si è fatto in altre occasioni proprio qui su «Doppiozero», il miglior modo per
ricordare la sua scomparsa sembra essere quello di provare a rileggere la sua opera recuperando alcuni scritti
sparsi fra i ritagli di giornale. Fra questi ce ne sono un paio che potrebbero suggerire alcune piste da seguire
per sciogliere l’enigma della sua straordinaria declinazione della scrittura del sé.

 

Il primo è un prontuario con i doveri e le regole per lo scrittore, «35 consigli per scrivere un romanzo»
firmati da Natalia Ginzburg il 21 giugno del 1964 sull’«Espresso» con il titolo Quando lo scrittore è
innamorato. In principio ci sono il comandamento della chiarezza («2. Lo scrittore non deve proporsi nulla
ma deve proporsi di scrivere in modo da essere capito»), quello della responsabilità di scrivere rispondendo
alla «richiesta» dei destinatari, quello di rimanere fedele alla propria vocazione scoperta sin dall’infanzia
(«una vocazione precisa, il preciso desiderio di guardare la realtà in modo da poterla raccontare»), che sono
in fondo moniti rivolti sempre a se stessa. Ma al di là del tono perentorio della voce del super io poetico che
proclama il decalogo dello scrittore, si avverte il rovello del dubbio su come proseguire la propria strada dopo
il successo di Lessico famigliare con il quale, l’anno prima, aveva vinto il Premio Strega:

 

24. C’è una sola cosa da raccontare. È la realtà.

Si capisce che i modi per raccontare la realtà sono innumerevoli e infiniti.

25. Oggi, la realtà è difficile da raccontare. Difatti, nel nostro tempo, essa appare nebbiosa, confusa, caotica,
indecifrabile. Ognuno ne può conoscere soltanto una piccolissima sezione. Perciò, oggi, credo si possa
scrivere soltanto dicendo “io”. Il difficile è cercare, nella piccolissima sezione di realtà che ognuno può
conoscere, ciò che è vero per tutti. Perché uno che dice “io” può essere bambinescamente indotto a smarrirsi
in particolari minuscoli e infimi, a seguire il volo di una mosca, a fissare la propria attenzione sulle crepe del
suolo. Difficile è cercare, nella piccolissima sezione di realtà che ognuno può conoscere, qualcosa che non
sia né il volo di una mosca, né il vuoto. Qualcosa che non ispiri solo tedio, ribrezzo o spavento. Qualcosa che
sia degno d’amore.

 

Si tratta di un rovello generazionale. Il reale appare già in quegli anni avvolto dalla nebbia per molti scrittori
suoi coetanei e obbliga chi scrive a ridefinire la posizione del suo sguardo; così Ginzburg cerca in mezzo ai
propri comandamenti fragili e incerti la strada che conduce ancora alla poesia, una strada capace di elevare i
destini particolari verso l’universale, invitando lo scrittore che è in lei a tenere i piedi e le mani ben piantati
nelle viscere della realtà, ma ad alzare gli occhi oltre le vette sfiorate dal «volo delle mosche». Comanda alla
sua voce di mutare il suo ‘io’ in un ‘noi’, che, pur restando fedele alle «crepe del suolo» contemplato nella
sua piccola sezione di realtà, sia capace di parlare della crosta che ricopre il globo terrestre:

 

27. Non si possono raccontare le cose che non si sanno. Si possono raccontare soltanto le cose che si sanno,
che si sanno proprio bene.

Non si possono raccontare le cose che si guardano solo dall’esterno. Quello sguardo lontano, distaccato,
distratto, non può cogliere la realtà. La realtà dev’essere penetrata in noi, dev’essere una cosa sola con noi,
perché sia possibile raccontarla.

Oggi più che mai, perché diciamo “io”. A questo “io” viene chiesta una stretta e profonda intimità col reale.
“Io” non può dare che una sezione di realtà molto piccola, ma quella, deve darla per intero. 



 

 

Lo scrittore modello deve avere dunque uno sguardo rivolto in basso, conficcato nella propria realtà
particolare e, al tempo stesso, posto in alto così da poter vedere attraverso lo spiraglio della sua persona
l’integrità del reale; deve forse trovare una postazione a mezz’aria in modo da non tenere i suoi occhi né
piantati al suolo né rivolti al cielo, o forse deve costruirsi una lente multifocale che consenta di proiettare
nella scrittura questa duplice e ambivalente relazione visiva con al realtà. Gli articoli finali di questo
documento programmatico affrontano la questione del rapporto con la critica («31. Lo scrittore non chieda
mai, ai critici, recensioni. Non per orgoglio, ma perché è inutile. […] Come i libri, anche i commenti ai libri
dovrebbero essere scritti quando non se ne può fare a meno»), confermando anche per questa tipologia di
scrittura il carattere di necessità riconosciuto a quella creativa e invitando lo scrittore a rompere il legame che
lo unisce alla sua opera una volta pubblicata, a consegnarlo al tribunale dei lettori e a riprendere la sua vita
quotidiana («Vada in giro, cerchi i suoi amici, faccia i fatti suoi, pensi ad altro, niente avanguardia,
retroguardia, scuola informale, niente, cose inutili, discorsi inutili, pensi ad altro, ad altro»).

Dodici anni dopo la stesura di questo prontuario, in un articolo pubblicato sul «Corriere della Sera» il 25
marzo 1976 con il titolo Come dev’essere un critico, Ginzburg disegna l’immagine del critico ideale
riproponendo la stessa inconciliabilità di sguardi, la stessa contraddittoria esigenza di un giudizio che nasca
dalla visceralità e dalla lontananza, dalla frequentazione più intima con l’umanità e dal distacco e
dall’isolamento monastico:

 

Un critico dovrebbe avere in testa, secondo me, una visione del mondo netta e limpida, dove fossero
nettamente presenti l’idea del grande e del piccolo, e del vero e del falso, non già dei loro aspetti quotidiani e
contingenti ma nella loro essenza eterna e infinita. Egli dovrebbe stare insediato nelle viscere di ciò che
giudica, ma nello stesso tempo appollaiato nell’alto, e il grande e il piccolo, e il vero e il falso, dovrebbero
essere nel suo sguardo netti, separati e distinti come il bianco e il nero. Egli dovrebbe stare più in alto di noi.
Dovrebbe essere più forte e migliore di noi.



 

La scrittrice, immaginando la figura del critico ideale, lamenta in realtà, come ha fatto in altre occasioni e in
ambiti differenti, la scomparsa di un mondo di valori a cui far riferimento, che consenta di orientare e
giudicare le proprie azioni e le proprie opere secondo parametri che distinguano chiaramente il bene dal
male, il vero dal falso, ed anche il bello dal brutto (a tal proposito si veda anche l’articolo intitolato La critica
in Mai devi domandarmi). Tratteggiando il profilo del critico che non esiste la scrittrice dà voce alla nostalgia
di una figura paterna ormai eclissata, che costituisca un’ancora a cui aggrapparsi nel caos del presente, «una
roccia» la cui esistenza darebbe luce al cammino da intraprendere, «uno sguardo» che accogliesse, giudicasse
e rivelasse «come noi siamo». Il 2 aprile, sulle pagine dello stesso quotidiano, Pietro Citati raccoglie
l’appello e risponde con un pezzo intitolato Il romanziere e il critico. La replica potrebbe apparire l’opposto
di ciò che si attendeva nella richiesta d’aiuto, ma in realtà non è così. Di fronte all’invocazione di
un’immagine paterna, pacificatrice e giudicatrice, Citati oppone l’incontrovertibile natura filiale del critico,
che non può farsi padre perché destinato dal suo status a vivere di luce riflessa, a riempire il proprio vuoto
delle verità altrui:

 

Quando guarda in se stesso, un critico capisce di non possedere nulla di proprio. Egli non ha alcuna verità da
rivelare al mondo […]. Tutto ciò che pensa e scrive ha centinaia di padri, di cui ha finito per dimenticare i
nomi, tanta è la sua consuetudine con loro.

 

Solo il romanziere dunque può essere padre. Citati risponde al lamento dello scrittore orfano, mostrando il
suo medesimo volto di orfano che attende il risveglio dei poeti, «divinità dimenticate», nascoste e invisibili
nel presente, ma le sole capaci di racchiudere nel proprio sguardo prospettive estremamente distanti.
Risponde insomma disegnando il ritratto del romanziere ideale, che Ginzburg conosce bene, avendolo già
dipinto nel suo ‘decalogo’ tempo addietro con gli stessi tratti somatici, con le stesse tinte e tonalità, con le
stesse proporzioni e distanze. Il critico scrive infatti:

 

Il romanziere vive nelle viscere della realtà: condivide i fatti presenti, i ricordi dell’ultimo passato e gli
annunci del futuro, le vanità della moda, le apparenze e le illusioni del tempo, tutto ciò che accade nelle
ultime regioni dell’atmosfera, tutto ciò che non riuscirà mai ad esistere e continua ad aggirarsi tra noi come
un’ombra. Nessuno soffre, più di lui, le lacerazioni della storia; o patisce con la stessa intensità i dolori delle
cose che tramontano e quelli delle cose che nascono. Ma egli abita contemporaneamente in due luoghi.
Mentre sembra perduto nell’esistenza, con un’altra parte del suo spirito sta molto più in alto: come un
guardiano o un veggente. E dal suo alto osservatorio, getta sulla realtà quotidiana dei bagliori di luce o di
tenebra, che le conferiscono un senso misterioso ed evidente.

 

Nell’immagine del critico e del romanziere, sospirata e rimpianta da Natalia Ginzburg e da Pietro Citati per
l’ubiquità che racchiude visceralità e lontananze, appartenenza al genere umano e superiorità morale e
prospettica rispetto ad esso, si adombra una vaga coloritura divina. Dal confronto con altre pagine saggistiche
ginzburghiane si scopre che questo antinomico modello di scrittura (creativa e critica) ha un’inattesa
correlazione con l’idea di Dio da lei espressa in alcune sue pagine, nelle quali è evidente un’oscillazione fra
l’aspirazione a una trascendenza assoluta e il riconoscimento di una necessaria immanenza. La scrittrice
affronta esplicitamente il problema di Dio in due occasioni: in una poesia (Non possiamo saperlo), pubblicata
per la prima volta su «Paragone» nel 1965 e riproposta nella raccolta a cui dà il titolo (Non possiamo saperlo.
Saggi 1973-1990, a cura di Domenico Scarpa, Einaudi 2001) e in un saggio (Sul credere o non credere in
Dio), datato luglio 1970 e compreso nella raccolta Mai devi domandarmi. 



Nel primo di questi scritti l’indecisione e la sospensione del giudizio, che reggono la struttura sintattica e
semantica dell’intero componimento, investono proprio la collocazione della figura divina. All’immagine di
un Dio che attende diffidente e pauroso l’arrivo d’improbabili visitatori nei cieli di una soffitta e offre agli
uomini uno sguardo «immobile» e proveniente «da un punto lontano» si alterna quella di un Dio che abita le
viscere della materia nelle sembianze di un «granello di polvere». Alla figura di un Dio che fa passeggiare i
suoi cani per strada si contrappone quella di un Dio che passa le giornate ad abbronzarsi «sul tetto di un
grattacielo». Alla visione di un Dio che si affaccia «a guardare la notte e la strada» da un’alta finestra si
accosta quella di un Dio sporco, affamato e malato, abbandonato nell’angolo di una via, che chiede aiuto. Ma
al di là delle similitudini, il nucleo generatore appare racchiuso nell’interrogativo che lega a sé ciascuna delle
immagini rappresentate nella successione alterna delle strofe. Ciò che «non possiamo sapere» e che però «di
tutte le cose / che vorremmo sapere, è la sola veramente essenziale» è se Dio abita in cielo o in terra, se è
assente o presente, se possiamo incontrare i suoi occhi rivolgendo i nostri in alto o in basso.

Il saggio Sul credere o non credere in Dio si apre con un’epigrafe tratta da L’ombra e la grazia di Simone
Weil («Il Dio che dobbiamo amare è assente»), che sembra dare una risposta a questa fondamentale
interrogazione, ma il discorso è molto più complesso di come può apparire in prima battuta. La scrittrice
francese sembrerebbe l’interlocutrice implicita di queste pagine. La conciliazione delle due dimensioni della
visione inseguite dall’immagine dello scrittore e del critico ideale trovano in queste riflessioni il loro modello
in quella che è ritenuta da Weil e da Ginzburg la virtù più alta e pregevole, ovvero l’attenzione. Ginzburg
scrive:

 

Chi crede, se dovesse dire la cosa che più ama di Dio, è la sua straordinaria attenzione ad ogni minimo
pensiero o lampo di pensiero che attraversa lo spirito di ogni uomo. Egli si sente sicuro che, se Dio esiste,
non gli sfugge nulla di nessuno. Questa attenzione straordinaria nel raccogliere in ogni essere umano tutto il
bene e tutto il male, in ogni attimo, così che nulla ma proprio nulla cada mai nel vuoto né sia mai inutile, nei
momenti che più egli ama Dio gli sembra una cosa meravigliosa tanto che gli piacerebbe imitarla.

 

Per Weil l’attenzione è il frutto di un addestramento ascetico che nasce da un iniziale distacco, da un
esercizio di svuotamento assoluto a partire dal quale si può accogliere la grazia divina: «L’attenzione sola mi
è richiesta, quell’attenzione tanto piena che l’io vi scompare. Privar tutto quel che chiamo “io” della luce
dell’attenzione e proiettarla sull’incomprensibile. La capacità di scacciare una volta per tutte un pensiero è la
porta dell’eternità. L’infinito in un istante» (L’ombra e la grazia). Per Ginzburg è l’ideale di uno sguardo che
si allontana dalla superficie terrestre per un istante per poter far posto dentro di sé al bene e al male di ogni
essere umano, per poter chinarsi successivamente a raccogliere con le sue parole il dolore e la gioia del
mondo. Si tratta di attimi, di ombre colte nel buio della notte ma alle quali si può rimanere fedeli in eterno:

 

Se Dio esiste, si trova sempre negli istanti e nei luoghi dove uno abbandona il peso plumbeo del proprio
essere, e solleva lo sguardo dal ribollire buio e velenoso della sua cupa coscienza; guarda se stesso come se
fosse un altro; guarda il suo prossimo come il suo prossimo, e guarda Dio come Dio.

 

I segni tracciati dalla penna della Ginzburg ad imitazione dell’attenzione divina nei saggi e nei romanzi, nelle
commedie, nei racconti e nelle poesie, dovunque il suo stile abbia scelto di vagabondare, hanno origine in un
momento della sua storia, in un luogo del suo percorso in cui ha sperimentato questo misterioso equilibrio, in
quell’«attenzione di una qualità speciale» che è «una maniera insieme imperiosa e devota di muovere dentro
di noi i fatti reali» (Vita immaginaria); in quello sguardo adulto acquisito il giorno in cui ha restituito tutte le
cose della terra alla volontà di Dio, ricevendo così la possibilità di osservare il mondo dal proprio «giusto



posto sotto il cielo» (I rapporti umani, in Le piccole virtù). 

 

Leggi anche

Natalia Ginzbug, L’onestà

Natalia Ginzburg, La qualità della vita

Natalia Ginzburg, Parise. “Eravamo diversi ma gli volevo bene.”

Natalia Ginzburg, La polvere e il disordine

Natalia Ginzburg, Pagate i maestri come i ministri

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/lonesta
https://www.doppiozero.com/materiali/la-qualita-della-vita
https://www.doppiozero.com/materiali/parise-eravamo-diversi-ma-gli-volevo-bene
https://www.doppiozero.com/materiali/la-polvere-e-il-disordine
https://www.doppiozero.com/materiali/pagate-i-maestri-come-i-ministri
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



