DOPPIOZERO

Byung-chul Han: sano intrattenimento?

Annalisa Ambrosio
28 Ottobre 2021

Poco tempo fail filosofo sudcoreano Byung-chul Han e tornato in libreria con Sano intrattenimento, un
rapido saggio di 148 pagine edito da Nottetempo.

Il sottotitolo vuole dare qualche indizio in piu su com’ é fatta |’ opera: “ Una decostruzione della passione al
cuore dell’ Occidente”. Non e detto pero che intrattenimento e passione siano sinonimi o discendano I’ uno
dall’ altra, e cosi buona parte delle pagine sono spese nel tentativo di guardare, tessere o supporre ingegnose
relazioni e parenteletrai due.

Fratutti i momenti che poteva stabilire per inaugurare I’inizio della civilta dell’ intrattenimento che ora ha
raggiunto il suo apice, la sceltadi Byung-chul Han e ricaduta sul Venerdi Santo del 1727, aLipsia, quando
per laprimavolta fu eseguitain una chiesa la Passione secondo Matteo di Bach, che suscitd non poche
polemiche: amolti sembrava che una musicatanto calda e coinvolgente fosse inadatta allaMessa (e a
bisogno di raccoglimento dei fedeli). La conseguenza piu prosaica fu che a Bach venne abbassato 1o
stipendio, e in subordine gli fu chiesto che per favore la prossima volta non andasse per le lunghe e
componesse qualcosa di meno operistico. Ma questo non e chel’inizio —il gusto di Bach € la prima pietra
dellafrana che rotolando aumenta di volume e si trascina dietro la montagna cambiando per sempre |’ aspetto
del paesaggio.

Tuttavia, nella suafase d apertura, il libro procede per gradi: dopo Bach é stato Rossini aincarnare il «dio
dell’ intrattenimento». Con lui si & scoperto che il potere della musica capace di intrattenere il pubblico e
tanto piu forte rispetto a quello della musica che faragionare, riflettere, 0 meditare: e — per di piu—si €
scoperto che questo fatto non vale solo per lamusica. L’ intrattenimento € magnetico, serve areindirizzare
altrove il mondo. Mentre si scorrono i pareri di Wagner, Nietzsche, Hegel sulla musica rossiniana, montati in
unaspecie di disordinata e colta tavolarotonda, chi legge si accorge cheil discorso si sposta altrove, fino a
una compl eta ridefinizione dell’ arte.

Per Hegel, in particolare, |’ arte sta cambiando forma, perché esprime passionalita e intrattenimento e non
pitin grado di cogliere la verita come un tempo sapevafare. || suo compito tradizionale deve passare alla
filosofia e alla scienza. Daqui in avanti I’arte si liberadallafunzione di pensare e diventa libera di
assecondare un bisogno immaginario. E allora ecco che dalla crisalide del discorso emerge lafiguradel lusso.
L’ arte non e forse la manifestazione di bisogni accessori, inventati, in esubero? Una spinta che solo in pochi
possono permettersi di capire, coloro che non sono piu assediati dai bisogni veri.

Come spesso accade nel corso del libro, piu che concludersi, lariflessione di Byung-chul Han muove un
passo di lato, correndo oltre: il filosofo racconta ora la differenza piu grande tra |’ arte dell’ Occidente e quella
orientale. Lanostraarte si contrappone al mondo, se neisola, 1o giudica, € sempre uno scarto e unatensione


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/byung-chul-han-sano-intrattenimento
https://test.doppiozero.com/annalisa-ambrosio

verso cio che non pud compiutamente esistere; I’ arte d’ Oriente invece abbracciail quotidiano, é conciliante
con lavita, rispecchia un sistema filosofico in cui ladicotomia & banditain favore dell’ armonia. In un
sistema simile, I’ opera non esprime mai il lusso come utopia o come ornamento, ma piuttosto come
compimento del mondo, come suafioritura.

Traun capitoletto e |’ atro del libro latrattazione procede per analogie e intuizioni progressive, Spesso
centripete, cosi latesi del filosofo che e stata esposta rapidamente al’ inizio torna a vivere soltanto nelle
ultime pagine: I intrattenimento & diventato una modalita dell’ essere, la pitl diffusain circolazione. E un
tratto liberatorio dei libri dedicati a pensiero che se ne possarivelareil finale senzarimproveri, dunque
eccolo qui di seguito. «Per essere, per appartenere al mondo, € necessario intrattenere. Solo cio che intrattiene
ereale o vero. Ladistinzione trarealta vera e finzionale, alla quale Luhmann e ancora aggrappato, non € piu
rilevante, giacché larealta stessa sembra effetto dell’ intrattenimento.

Nelle ultime frasi di Byung-chul Han e in poche altre pagine sparse del suo breve saggio si nasconde una
riflessione interessante: lamodalita di default dell’ intrattenimento fa si che ladistanzatrafatti e
rappresentazioni si accorci, a punto che ladistinzione trai due diventaindifferente. E la distinzione tra
fiction e non fiction anche. E sempre lo stesso il movimento che manipolalarealtaalo scopo di renderla
maggiormente godibile, narrabile e appassionante. Questo accade con crescente disinvoltura ovunque, nella
letteratura come nella vita, in una commistione sempre pit ovvia e quotidianatra quello che é e cio che
occorre per piegare larealta allaforma dell’ intrattenimento.




Sono piccole invenzioni, omissioni, iperboli, intrusioni. Sono azioni che chi parla o scrive compie centinaia
di volte al giorno. Mail punto e che basta un granello di invenzione nellareata per fare prevaere lafinzione,
mentre non e vero il contrario: la descrizione verosimile di un gatto in un romanzo fantasy non basta per
riportare larealtafinzionale al rango di quellavera. E alora, unavolta che ci siamo abituati a praticare la
mescolanza, la nostra vita viene | etteralmente invasa dalla fiction. O dall’ intrattenimento.

Per Byung-chul Han la nostra costante frequentazione delle zone di mezzo tralaletteratura e lavita, trala
passione e |’ intrattenimento, tral’ invenzione e la cronaca € un’ abitudine sorta con la diffusione dellaradio e
dellatelevisione, primanon avevamai attecchito cosi in profondita.

Per costeggiare il fenomeno, il filosofo si rifa a due categorie che Heidegger ha contrapposto in Essere e
tempo: le cose materiali da una parte e le cose mediali dall’ altra. Gli oggetti materiali sono quelli che esistono
nel mondo perché ci sono nati, mentre gli oggetti mediali sono quelli che si trovano nel mondo perché
qualcuno celi hamessi, |i ha prodotti (possiamo riconoscerli perché sono increati e inorganici).

«L e cose autentiche, le cose di un mondo che cresce possiedono una determinata pesantezza, una determinata
materialita opposta alla medialita». E poi, poco piu avanti, I’ esempio del medium televisione: «Latele-
visione dis-allontana proprio “I’ampiezza di tutte |le cose che crescono” ».

Qui Byung-chul Han ed Heidegger duettano per dire che se passiamo svariate ore della nostra vita davanti a
film o videogiochi, allaradio, o persino nel centro storico di una grande citta, avremo trascorso buona parte
delle giornate in un ambiente virtuale, mediale, un ecosistemain cui gli unici oggetti materiali che ci
circondano sono gli altri esseri umani e qual che siepe — sempre che ce ne siano.

Le altre cose che vediamo non sono radicate, non crescono: una casa e una strada non sono nate e non
muoiono, cosi come un programma radiofonico o un talkshow televisivo sono prodotti refrattari
al’invecchiamento. Seli guardiamo dopo decine di anni, certo, questi prodotti appaiono datati 0
anacronistici, malaloro incapacita di morire li rende impossibilitati a crescere.

Heidegger, che in Essere e tempo non parlamai ovviamente dellatelevisione, altrove dice pero che la
televisione € una efficace «macchina di fabbricazione dellarealta» perché I'immagine in movimento dalapiu
nitidaimpressione di realta vera che esista, eppure non le corrisponde.

Davanti aun film, i nostri sensi sono come drogati, confusi, ma per quanto possano assomigliarsi, osservare
larappresentazione di un albero o la suaripresa cinematografica non equivale a circondarsi di alberi veri.

Byung-chul Han sembra suggerire che nella cultura dell’ intrattenimento passeggiare nei boschi o frequentare
altri esseri umani siariposante e rassicurante, proprio perché e un’ esperienza tutto sommato rara. Se daun
lato la civilta dell’ intrattenimento € sorta e si affermata per rendere ogni azione piu godibile e piacevole,

dall’ atrahareso |’ esistenza piena di oggetti inautentici. Dunque, si € disposti a pagare molto per raggiungere
posti doveil telefono non prende, passeggiare in sperdute foreste, impastare la farina con I’ acqua, compiere
azioni tanto prosaiche o semplici da essere «pre-iconiche», impermeabili aqualsiasi fiction. E cosi, per
guanto non le si diamai un nome, € come se unavenadi malinconia e di nostalgia verso il mondo delle cose
materiali attraversasseil libro intero. Lo percorre un’alerta. Byung-chul Han non si limita a descrivereil
mondo com’ €, intanto sospira.



Eppure, nonostante gli oggetti mediali stiano sovrappopolando la nostra vita, il capitolo che dail nome al
libro allude a un intrattenimento sano. Sono pagine in cui Byung-chul Han setaccia Kant in cerca della sua
visione di che cosa e passionario e godibile. Kant nega ogni funzione cognitivaal divertimento. Ridendo non
S impara niente, e non s impara niente perché si trattadi un gioco di natura corporea. E il corpo chein
qualche sua misteriosa ansa favorisce, asseconda o fa esplodere il riso. Quando ci divertiamo, quando
scoppiamo aridere e perché qual cosa non corrisponde, va storto, € nonsense, e allora s verificauna
vibrazione. Persino per il serissmo Kant questo stato di vibrazione ha un che di prodigioso e benefico: ci
disincaglia quanto una corsa o uno stretching. «Il buon intrattenimento e sano come |’ arte del massaggio
orientale» che rimette in modo il corpo. E una scossa di energia, perfettamente libera e acefala. Finalmente
animale. L’ intrattenimento «promuove lavita organicain tutto il corpo». Allafine, ridendo, I'uomo s fa
beffe della deviazione confermando la norma, mette in ridicolo I’ evento eccezional e che scatenain lui la
vibrazione. Dopotutto larisata & un gesto conservativo. Byung-chul Han si spinge fino aimmaginare che
Kant s siaimposto un certo rigore morale per tenere a bada la suaindole profonda di homo delectionis —
un’ espressione che nel libro ricorre spesso.

Sia come Sia questo saggio puo essere inteso come un ritratto diffuso e cubista dell’ intrattenimento, ein tal
senso si, € unadecostruzione: di pennellatain pennellata, cio che impariamo a conoscere dell’ intrattenimento
e che s tratta di una categoria talmente instabile da contagiare e ibridare qualsiasi formavi entri in contatto,
compresa questo libro.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







