
 

Byung-chul Han: sano intrattenimento? 
Annalisa Ambrosio
28 Ottobre 2021

Poco tempo fa il filosofo sudcoreano Byung-chul Han è tornato in libreria con Sano intrattenimento, un
rapido saggio di 148 pagine edito da Nottetempo.

Il sottotitolo vuole dare qualche indizio in più su com’è fatta l’opera: “Una decostruzione della passione al
cuore dell’Occidente”. Non è detto però che intrattenimento e passione siano sinonimi o discendano l’uno
dall’altra, e così buona parte delle pagine sono spese nel tentativo di guardare, tessere o supporre ingegnose
relazioni e parentele tra i due.

 

Fra tutti i momenti che poteva stabilire per inaugurare l’inizio della civiltà dell’intrattenimento che ora ha
raggiunto il suo apice, la scelta di Byung-chul Han è ricaduta sul Venerdì Santo del 1727, a Lipsia, quando
per la prima volta fu eseguita in una chiesa la Passione secondo Matteo di Bach, che suscitò non poche
polemiche: a molti sembrava che una musica tanto calda e coinvolgente fosse inadatta alla Messa (e al
bisogno di raccoglimento dei fedeli). La conseguenza più prosaica fu che a Bach venne abbassato lo
stipendio, e in subordine gli fu chiesto che per favore la prossima volta non andasse per le lunghe e
componesse qualcosa di meno operistico. Ma questo non è che l’inizio – il gusto di Bach è la prima pietra
della frana che rotolando aumenta di volume e si trascina dietro la montagna cambiando per sempre l’aspetto
del paesaggio.

 

Tuttavia, nella sua fase d’apertura, il libro procede per gradi: dopo Bach è stato Rossini a incarnare il «dio
dell’intrattenimento». Con lui si è scoperto che il potere della musica capace di intrattenere il pubblico è
tanto più forte rispetto a quello della musica che fa ragionare, riflettere, o meditare: e – per di più – si è
scoperto che questo fatto non vale solo per la musica. L’intrattenimento è magnetico, serve a reindirizzare
altrove il mondo. Mentre si scorrono i pareri di Wagner, Nietzsche, Hegel sulla musica rossiniana, montati in
una specie di disordinata e colta tavola rotonda, chi legge si accorge che il discorso si sposta altrove, fino a
una completa ridefinizione dell’arte.

Per Hegel, in particolare, l’arte sta cambiando forma, perché esprime passionalità e intrattenimento e non è
più in grado di cogliere la verità come un tempo sapeva fare. Il suo compito tradizionale deve passare alla
filosofia e alla scienza. Da qui in avanti l’arte si libera dalla funzione di pensare e diventa libera di
assecondare un bisogno immaginario. E allora ecco che dalla crisalide del discorso emerge la figura del lusso.
L’arte non è forse la manifestazione di bisogni accessori, inventati, in esubero? Una spinta che solo in pochi
possono permettersi di capire, coloro che non sono più assediati dai bisogni veri. 

 

Come spesso accade nel corso del libro, più che concludersi, la riflessione di Byung-chul Han muove un
passo di lato, correndo oltre: il filosofo racconta ora la differenza più grande tra l’arte dell’Occidente e quella
orientale. La nostra arte si contrappone al mondo, se ne isola, lo giudica, è sempre uno scarto e una tensione

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/byung-chul-han-sano-intrattenimento
https://test.doppiozero.com/annalisa-ambrosio


verso ciò che non può compiutamente esistere; l’arte d’Oriente invece abbraccia il quotidiano, è conciliante
con la vita, rispecchia un sistema filosofico in cui la dicotomia è bandita in favore dell’armonia. In un
sistema simile, l’opera non esprime mai il lusso come utopia o come ornamento, ma piuttosto come
compimento del mondo, come sua fioritura. 

 

Tra un capitoletto e l’altro del libro la trattazione procede per analogie e intuizioni progressive, spesso
centripete, così la tesi del filosofo che è stata esposta rapidamente all’inizio torna a vivere soltanto nelle
ultime pagine: l’intrattenimento è diventato una modalità dell’essere, la più diffusa in circolazione. È un
tratto liberatorio dei libri dedicati al pensiero che se ne possa rivelare il finale senza rimproveri, dunque
eccolo qui di seguito. «Per essere, per appartenere al mondo, è necessario intrattenere. Solo ciò che intrattiene
è reale o vero. La distinzione tra realtà vera e finzionale, alla quale Luhmann è ancora aggrappato, non è più
rilevante, giacché la realtà stessa sembra effetto dell’intrattenimento».

 

Nelle ultime frasi di Byung-chul Han e in poche altre pagine sparse del suo breve saggio si nasconde una
riflessione interessante: la modalità di default dell’intrattenimento fa sì che la distanza tra fatti e
rappresentazioni si accorci, al punto che la distinzione tra i due diventa indifferente. E la distinzione tra
fiction e non fiction anche. È sempre lo stesso il movimento che manipola la realtà allo scopo di renderla
maggiormente godibile, narrabile e appassionante. Questo accade con crescente disinvoltura ovunque, nella
letteratura come nella vita, in una commistione sempre più ovvia e quotidiana tra quello che è e ciò che
occorre per piegare la realtà alla forma dell’intrattenimento.

 



 

Sono piccole invenzioni, omissioni, iperboli, intrusioni. Sono azioni che chi parla o scrive compie centinaia
di volte al giorno. Ma il punto è che basta un granello di invenzione nella realtà per fare prevalere la finzione,
mentre non è vero il contrario: la descrizione verosimile di un gatto in un romanzo fantasy non basta per
riportare la realtà finzionale al rango di quella vera. E allora, una volta che ci siamo abituati a praticare la
mescolanza, la nostra vita viene letteralmente invasa dalla fiction. O dall’intrattenimento.

 

Per Byung-chul Han la nostra costante frequentazione delle zone di mezzo tra la letteratura e la vita, tra la
passione e l’intrattenimento, tra l’invenzione e la cronaca è un’abitudine sorta con la diffusione della radio e
della televisione, prima non aveva mai attecchito così in profondità.

Per costeggiare il fenomeno, il filosofo si rifà a due categorie che Heidegger ha contrapposto in Essere e
tempo: le cose materiali da una parte e le cose mediali dall’altra. Gli oggetti materiali sono quelli che esistono
nel mondo perché ci sono nati, mentre gli oggetti mediali sono quelli che si trovano nel mondo perché
qualcuno ce li ha messi, li ha prodotti (possiamo riconoscerli perché sono increati e inorganici).

«Le cose autentiche, le cose di un mondo che cresce possiedono una determinata pesantezza, una determinata
materialità opposta alla medialità». E poi, poco più avanti, l’esempio del medium televisione: «La tele-
visione dis-allontana proprio “l’ampiezza di tutte le cose che crescono”».

 

Qui Byung-chul Han ed Heidegger duettano per dire che se passiamo svariate ore della nostra vita davanti a
film o videogiochi, alla radio, o persino nel centro storico di una grande città, avremo trascorso buona parte
delle giornate in un ambiente virtuale, mediale, un ecosistema in cui gli unici oggetti materiali che ci
circondano sono gli altri esseri umani e qualche siepe – sempre che ce ne siano.

Le altre cose che vediamo non sono radicate, non crescono: una casa e una strada non sono nate e non
muoiono, così come un programma radiofonico o un talkshow televisivo sono prodotti refrattari
all’invecchiamento. Se li guardiamo dopo decine di anni, certo, questi prodotti appaiono datati o
anacronistici, ma la loro incapacità di morire li rende impossibilitati a crescere.

Heidegger, che in Essere e tempo non parla mai ovviamente della televisione, altrove dice però che la
televisione è una efficace «macchina di fabbricazione della realtà» perché l’immagine in movimento dà la più
nitida impressione di realtà vera che esista, eppure non le corrisponde.

Davanti a un film, i nostri sensi sono come drogati, confusi, ma per quanto possano assomigliarsi, osservare
la rappresentazione di un albero o la sua ripresa cinematografica non equivale a circondarsi di alberi veri.

 

Byung-chul Han sembra suggerire che nella cultura dell’intrattenimento passeggiare nei boschi o frequentare
altri esseri umani sia riposante e rassicurante, proprio perché è un’esperienza tutto sommato rara. Se da un
lato la civiltà dell’intrattenimento è sorta e si affermata per rendere ogni azione più godibile e piacevole,
dall’altra ha reso l’esistenza piena di oggetti inautentici. Dunque, si è disposti a pagare molto per raggiungere
posti dove il telefono non prende, passeggiare in sperdute foreste, impastare la farina con l’acqua, compiere
azioni tanto prosaiche o semplici da essere «pre-iconiche», impermeabili a qualsiasi fiction. E così, per
quanto non le si dia mai un nome, è come se una vena di malinconia e di nostalgia verso il mondo delle cose
materiali attraversasse il libro intero. Lo percorre un’allerta. Byung-chul Han non si limita a descrivere il
mondo com’è, intanto sospira. 



 

Eppure, nonostante gli oggetti mediali stiano sovrappopolando la nostra vita, il capitolo che dà il nome al
libro allude a un intrattenimento sano. Sono pagine in cui Byung-chul Han setaccia Kant in cerca della sua
visione di che cosa è passionario e godibile. Kant nega ogni funzione cognitiva al divertimento. Ridendo non
si impara niente, e non si impara niente perché si tratta di un gioco di natura corporea. È il corpo che in
qualche sua misteriosa ansa favorisce, asseconda o fa esplodere il riso. Quando ci divertiamo, quando
scoppiamo a ridere è perché qualcosa non corrisponde, va storto, è nonsense, e allora si verifica una
vibrazione. Persino per il serissimo Kant questo stato di vibrazione ha un che di prodigioso e benefico: ci
disincaglia quanto una corsa o uno stretching. «Il buon intrattenimento è sano come l’arte del massaggio
orientale» che rimette in modo il corpo. È una scossa di energia, perfettamente libera e acefala. Finalmente
animale. L’intrattenimento «promuove la vita organica in tutto il corpo». Alla fine, ridendo, l’uomo si fa
beffe della deviazione confermando la norma, mette in ridicolo l’evento eccezionale che scatena in lui la
vibrazione. Dopotutto la risata è un gesto conservativo. Byung-chul Han si spinge fino a immaginare che
Kant si sia imposto un certo rigore morale per tenere a bada la sua indole profonda di homo delectionis –
un’espressione che nel libro ricorre spesso.

 

Sia come sia questo saggio può essere inteso come un ritratto diffuso e cubista dell’intrattenimento, e in tal
senso sì, è una decostruzione: di pennellata in pennellata, ciò che impariamo a conoscere dell’intrattenimento
è che si tratta di una categoria talmente instabile da contagiare e ibridare qualsiasi forma vi entri in contatto,
compresa questo libro. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





