
 

Buio 
Francesca Rigotti
15 Novembre 2021

Un concetto o una cosa?

 

Il buio è un’idea, un concetto, un’astrazione? No, il buio è soprattutto una cosa, un fatto, una realtà tangibile.
Ma come talvolta succede, è anche un’idea, un concetto, un’astrazione, una metafora. Come tale, non gode di
grande prestigio. Come cosa, forse ancor meno. Cercheremo dunque di spiegare perché il buio sia come
concetto sia come cosa è importante per il futuro, come lo è per il presente e lo fu per il passato. E per farlo
guarderemo sia alla sua dimensione reale sia a quella metaforico-simbolica.

Ci piacerebbe consegnare al futuro un bene intatto e dire ai posteri: «Guardate che è prezioso, preservatelo
delicatamente per il futuro», ma purtroppo il buio si trova già in pessime condizioni, gravemente alterato e
danneggiato. Quindi si tratta di cercare di ricomporlo e ricostituirlo e mantenerlo in buono stato grazie
all’esperienza e al pensiero e all’esercizio della responsabilità, perché così com’è non sta bene. Ci stiamo
dando da fare a questo scopo anche se siamo vecchi, proprio perché i vecchi hanno conosciuto un mondo più
buio (e più silenzioso) che era, paradossalmente, splendido. Rifiutiamo insomma l’idea, frequentemente
espressa, che l’unica cosa che possiamo fare è «trasmettere il messaggio ai giovani». Balle. Poveri giovani,
investiti dalla cura del mondo già a un’età in cui dovrebbero dedicarsi a imparare a leggere, a scrivere e a far
di conto e a poco altro.

 

Il buio è male e ignoranza, ma anche riposo, introspezione, preveggenza

 

Oggi il buio è un lusso per pochi: auspichiamo invece che in futuro possa essere non un privilegio ma un
bene comune disponibile a tutti, come è stato fino a non molti decenni fa. Il buio inteso non come mancanza,
carenza, assenza di luce ma come valore e presenza in sé, altrettanto dignitoso della luce.

Non è facile affermarlo, se tutti i termini che designano assenza di luce esprimono contesti negativi, di
ignoranza e oscurantismo; di male, ingiustizia e peccato; di vergogna, di imbrogli e di sotterfugi; di morte, di
silenzio e di mistero nonché di femminile. Come non è facile consegnare al futuro, in quanto valore da
preservare, la somma di tutti questi disvalori legati, pur metaforicamente, al buio.

Cerchiamo allora di compiere l’operazione uguale e contraria: quella di associare al buio, sempre
metaforicamente, alcuni valori: forse, così facendo, al futuro sarà più facile accettarlo… Avremo così il buio
del sollievo e del riposo, della concentrazione e dell’introspezione, nonché della preveggenza, e persino del
maschile, che gli conferiranno, speriamo, bellezza e dignità.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/buio-0
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


Una connotazione positiva potrebbe nascere per es. in relazione alla condizione di oscurità che accompagna il
momento serale della quiete, del sollievo e del riposo. Nel mondo preindustriale la notte e l’oscurità sono
momenti di libertà e di attività notturne diverse da quelle diurne: riposo, sonno, sesso, cibo e alcol in
compagnia (o in solitario); raccontare e ascoltare storie, ballare e cantare intorno al fuoco, guardare le stelle,
osservare la luna, sognare e immaginare fenomeni sovrannaturali; fare giochi di carte, giochi amorosi, letture
(leggiamo ancora la sera, a letto).

Tutto questo è scomparso o è stato comunque notevolmente alterato nel mondo sovrailluminato nel quale ci
tocca vivere, e dove le città, nelle quali risiede ormai più della metà della popolazione mondiale, sono
avvolte, invece che dal buio notturno, da una penombra biancastra e mucillaginosa di smog e illuminazione
ad alta intensità.

 



Opera di Christiane Spangsberg.

Buio invece, allora come ora, è l’interno del nostro corpo. Al buio pompa e batte il cuore, i polmoni lavorano
inspirando ed espirando nella più totale oscurità. Al buio serpeggiano le circonvoluzioni intestinali, scorre il



sangue tra arterie e vene, i reni filtrano: al buio gli organi del corpo compiono a nostra insaputa i loro oscuri
affari. L’interno del corpo sta letteralmente al buio, celato e protetto dalla pelle che fa da confine fra esterno e
interno, e così sta metaforicamente al buio la coscienza o ciò che chiamiamo tale.

Il buio ci serve per pensare, ed è qui che il suo sapere risuona con maggior vigore: per concentrarci, entrare in
rapporto col nostro centro, chiudiamo gli occhi, come se il buio producesse una capacità di visione interna.
Chiudiamo gli occhi anche per assaporare più intensamente il piacere, di un rapporto amoroso o dell’ascolto
di un brano musicale; chiudiamo gli occhi quando cerchiamo di ricordare un nome o una nozione che ci
sfuggono, come se i ricordi giacessero nel pozzo oscuro della memoria da cui cerchiamo di ripescarli facendo
sembiante di immergerci in quello stesso buio.

 

Chiudiamo gli occhi per concentrarci, per ricordare, per assaporare il piacere. Per aumentare dunque il nostro
stato introspettivo e percettivo. Tant’è che la cecità è stata a lungo connessa con poteri sovrannaturali simili a
quelli legati all’esperienza del sonno. Gli antichi Greci, abitanti di una cultura in cui la luce era promossa
quale metafora pervasiva per la comprensione e la conoscenza (oìda = ho visto = so) nondimeno ritenevano
che lo stato di cecità, l'inquietante figura del non vedente, offrisse prospettive straordinarie. Molte espressioni
della coscienza e del linguaggio popolare comunicano comunque una percezione negativa della cecità,
quando qualificano come «orbo» o «cieco» un comportamento, una strada, una finestra, un angolo. La cecità
era temuta e tuttavia ritenuta stato altamente percettivo e in grado di favorire la capacità di prevedere gli
eventi futuri. 

 

E la sicurezza?

 

E se tutta questa bella difesa crollasse di fronte al fatto che la luce è, più che di sapienza e purezza, elemento
fondamentale per la sicurezza, che sembra essere la condizione che più desideriamo e alla quale siamo
disposti a sacrificare valori ancora più importanti del buio? Che quei fari luminosi e qui globi di luce
artificiale che violano la notte generando luce abbiano per solo scopo produrre sicurezza? La luce, grazie al
fatto che permette di distinguere forme e persone, produce sicurezza? Più luce (e più rumore!) producono più
sicurezza? È questo che vogliamo per liberarci dalle paure, e quali paure? La paura del buio? Anche Dante, in
fondo, intona i suoi canti per liberarsi dalla paura della «selva oscura» e cercare di trovare la «diritta via» per
uscirne; anche Descartes, immaginandosi smarrito in una foresta oscura, propone di seguire la strada diritta
per uscirne al più presto.

Forse abbiamo troppa paura oggi per sopportare il buio, o il silenzio. La paura è diventata ben prima della
pandemia «la cifra della nostra epoca» al punto tale che per apprezzare il buio (e il silenzio) ci vogliono
anime davvero coraggiose, un po’ stoiche, un po’ scettiche. Se non ci libereremo dalla paura che paralizza il
giudizio e distrugge la libertà non riusciremo più a sopportare nemmeno il silenzio e il buio, né oggi né in
futuro. O forse ci riusciremo ma i tremebondi li getteranno a mare gridando: «Non li vogliamo, ci fanno
paura!». Rompiamoli, perforiamoli, trapassiamoli, eliminiamoli.

 

Cielo stellato e legge morale

 

A pensarci bene, la volta celeste in cui le stelle brillano sullo sfondo scuro del cielo tiene insieme il buio e la
luce quali elementi non opposti né antitetici; anzi, in questo caso e nel prossimo, luce e buio sono elementi



compresenti che si alternano nella posizione attore-sfondo in relazione alla prospettiva di chi guarda: astri
brillanti che punteggiano il cielo, manto celeste cosparso di stelle. «Il cielo stellato sopra di me» è per
Immanuel Kant uno dei grandi motivi che suscitano tra le persone stupore e venerazione. Del resto Kant
aveva già notato, nella sua operetta sul bello e sul sublime, che «sublime è la notte, bello il giorno».
Possiamo immaginare la notte stellata di Kant guardando l'omonimo dipinto di van Gogh: esso rappresenta la
notte come ancora potevano vederla il filosofo prussiano e il pittore olandese, la notte dominata dall'oscurità
naturale di cui godette la maggior parte della storia dell'umanità, prima che il buio fosse cacciato dalle
pianure e dalle montagne, dalle città e dai villaggi.

Ma pure il secondo motivo di ammirazione e meraviglia avanzato dal filosofo, «la legge morale dentro di
me», è a ben vedere un gioco di luci e ombre, una compresenza di splendore della legge morale e oscurità
della coscienza individuale.

 

Sulla scorta di Kant che mescola l'elemento reale e materiale (la volta celeste, il firmamento) con quello
concettuale e immateriale (la legge morale), avanziamo e giustifichiamo la nostra metodologia. Applicata al
buio essa sovrappone la dimensione reale dell'oscurità, di competenza delle scienze fisiche e naturali, con
quella concettuale elaborata dall'immaginazione e analizzata dal pensiero filosofico. Su questa linea
riteniamo che un intervento che ridia dignità concettuale al buio potrà forse anche restituirgli rispetto dal
punto di vista reale e materiale; uniamo risorse e competenze al fine di preservare la visione del cielo stellato,
evitare lo spreco di energia, poter dichiarare che buio è bello. Nel senso che per far capire alle istituzioni e ai
singoli che con le loro luminarie scatenate alterano e distruggono il patrimonio naturale e culturale, è
decisivo ascoltare anche contributi dal sapore analogico oltre che logico, e tener conto delle qualità
concettuali del buio sottraendolo alla dimensione di non-essere.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





