
 

La malattia del maschio 
Veronica Vituzzi
25 Novembre 2021

Negli ultimi due mesi ha avuto inizio su Facebook una campagna di sensibilizzazione caratterizzata dalla
medesima potentissima valenza eversiva del movimento #metoo nato nel 2017: con l’hashtag #tuttacolpamia
la pagina femminista Abbatto i Muri ha pubblicato – e pubblica tuttora – quotidianamente le testimonianze
anonime di molestie di ogni genere a sfondo sessuale. Lo scopo preciso è quello di far emergere quella
collettiva voce inconscia che nella società spinge le donne a sentirsi colpevoli degli abusi subiti perché
troppo arrendevoli, remissive, provocatorie.

 

I racconti postati definiscono situazioni ed esperienze di ogni tipo che, al di là del trauma esplicitamente
riconosciuto dello stupro, individuano l’evento della molestia sessuale come un fatto intrinsecamente
presente a vari livelli nella vita di ogni donna. La sopraffazione maschile sembra innervare come una fitta
rete capillare la totale dimensione del vivere sociale, basando la propria dignità sul valore biologico
assegnato a quello che di fatto è un concetto culturale di mascolinità. È ben noto il pregiudizio secondo cui
per sua costituzione ormonale e fisica il maschio sia fatto in un certo modo innato e immutabile, e così anche
la donna; anzi questa stessa viene interpretata come sopraffattrice proprio perché naturalmente provocante, o
responsabile in quanto non adeguatamente assertiva. Il pensiero “è tutta colpa mia” nasce da un atto mancato
di difesa femminile dal desiderio unilaterale maschile inteso come indiscutibile e congenito. Esso non può
limitarsi né essere discusso: se si vuole evitarlo bisogna cercare di non accenderlo o di rendersi incapaci di
opporvi resistenza. Anche ogni tentata reazione o denuncia è mal vista come un attacco all’ordine costituto.
Insomma, è un problema esclusivo della donna, perché gli uomini sono fatti così e non possono farci niente
ed è inutile provare a lamentarsi. A rafforzare questa visione sullo sfondo appare il fronte compatto della
famiglia e degli amici, spesso descritti come colpevolizzanti, indifferenti, convinti della sostanziale verità
inerente l’istintività maschile.

 

Gli uomini presenti nelle storie di #tuttacolpamia sembrano in effetti indistinti, impenetrabili, agiti da forze
sconosciute mentre perpetrano violenza fisica e psicologica: la mancanza, apparente o reale, di
consapevolezza diviene il tratto peculiare di una forza distruttiva accettata come naturale. La cosa
paradossale è che quella che di fatto è una forma diffusa di mascolinità tossica avvelena la stessa vita degli
uomini. In La Scuola Cattolica Edoardo Albinati parte dal terribile esempio di violenza maschile che fu il
Delitto del Circeo – i cui responsabili furono compagni di scuola dello stesso scrittore – per rileggere la
propria giovinezza secondo la chiave universale dell’educazione morale del maschio nella società. In questo
senso la mascolinità è un morbo, un cancro irremovibile dell’anima che si deve mantenere vivo malgrado la
paralisi esistenziale che ne deriva:

 

“Nascere maschi è una malattia incurabile. (…) Non si ha idea di quanto lontano un ragazzo possa spingersi
pur di ottenere l’approvazione dei suoi compagni; la quantità di soprusi che può decidere di sopportare su di
sé, o di infliggere ad altri, pur di guadagnarsi un riconoscimento. Il gioco era stancante e ripetitivo: bisognava

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-malattia-del-maschio
https://test.doppiozero.com/veronica-vituzzi


provare di essere uomini, cioè, maschi, e appena avevamo finito di dare la prova che lo eravamo, subito
bisognava provarlo di nuovo, ricominciando ogni volta da zero, come se la perdita della mascolinità appena
misurata fosse sempre possibile, sempre in agguato, e aver dimostrato già cento volte che essere uomini non
servisse a nulla, poiché un solo errore, un solo fallimento avrebbe cancellato i risultati acquisiti, facendo
perdere la posta intera”.

 

Entro questa dimensione il sesso è imprescindibile dalla violenza. 

Un autore francese, Édouard Louis, ha basato tutta la sua opera finora pubblicata sulla descrizione di questa
sotterranea struttura di sopraffazione mascolina presente nella società. Tutti i riferimenti narrativi hanno
origine dalla sua giovinezza in un paese della provincia francese afflitto da una atavica arretratezza culturale
ed economica.  Ciò che sorprende nei suoi libri è come l’aderenza collettiva a un ideale di mascolinità
abbastanza bestiale sia stato uno fra i maggiori contributi al mantenimento delle condizioni precarie di tutti.

 





 

La necessità degli uomini di mostrarsi sempre come dei duri portava a rispondere male in classe e trascurare
la scuola fino ad abbandonarla, per poi ritrovarsi dipendenti dal lavoro massacrante nella fabbrica che era
l’unico sostentamento per la maggior parte degli abitanti; le ragazze finivano invischiate in rapporti con
partner dagli atteggiamenti coercitivi e talvolta maneschi, il lavoro femminile era malvisto – perché la donna
deve badare alla famiglia mentre il maschio ha il compito di mantenere la famiglia – e l’alcool, quale unica
fonte di evasione rispetto a un costante stato di disagio, abbrutiva gli uomini dando luogo a continui atti di
violenza. La concezione del maschio lo inquadrava dunque come agente di un potere inteso nel senso
orwelliano della facoltà di infliggere dolore e umiliazione; pertanto lo condannava a un'esistenza di perenne
aggressività, minando ogni possibile armonia e crescita personale nel mondo.

 

La madre di Édouard, nato Eddy Bellegueule, già nell’omonimo libro di esordio dello scrittore (Il caso Eddy
Bellegueule, Bompiani 2014, traduzione di Alberto Cristofori) si colpevolizzava per questo stato delle cose:

 

“Non capiva che il suo percorso, quello che chiamava i suoi errori, rientrava al contrario in un insieme di
meccanismi perfettamente logici, quasi regole prestabilite, implacabili. Non si rendeva conto che la sua
famiglia, i suoi genitori, i suoi fratelli e sorelle, perfino i suoi figli e la quasi totalità degli abitanti del paese
avevano conosciuto i medesimi problemi e quelli che chiamava errori erano dunque in realtà la più perfetta
espressione del normale andamento delle cose.”

 

Questa donna torna come protagonista nell’ultimo libro di Louis pubblicato da La Nave di Teseo lo scorso
ottobre, Lotte e Metamorfosi di una donna (traduzione di Annalisa Romani) in cui si racconta come la finale
emancipazione dal marito violento abbia potuto trasformarla completamente come persona. Da donna
avvilita, stanca, trascurata, diviene indipendente, orgogliosa, sorridente – uno splendido selfie col figlio
sorprende all’improvviso il lettore durante la lettura – laddove il padre di Louis raccontato in Chi ha ucciso
mio padre (Bompiani 2019, traduzione di Annalisa Romani) rimane una creatura bisognosa, fallimentare
vittima del sistema. 

 

Come è stato possibile? L’unica risposta possibile sembra stare entro la natura di outsider di madre e figlio,
personaggi che si pongono come estranei, anomalie in contrasto con l’ordine delle cose. Se il padre appare
perfettamente inserito in quando aderente all’ideale di genere predominante, Édouard è già un diverso alla
nascita per i modi delicati, la voce femminea, l’omosessualità latente, mentre la madre riconosce gli errori
provocati da un’ideale femminile che includeva in sé la rinuncia allo studio e ad ogni emancipazione
lavorativa. Leggendo Louis si ha la sensazione che l’unico modo per descrivere la mascolinità sia ponendosi
come altro rispetto ad essa, in opposizione, e che ogni voce che voglia raccontarla debba innanzitutto
spostarsi al suo esterno. Emerge palese la convergenza fra l’identità di genere e quella di classe come eventi
di sopraffazione subita e agita, eppure gli stessi uomini soggiogati da un sistema economico oppressivo, non
faticano a percepirsi comunque come attori dominanti grazie all’individuale quotidiana espressione di
violenza verso gli altri. Solo chi riesce a riconoscere la propria totale vulnerabilità e impotenza, chi è stato
privato di ogni facoltà di azione o non sa illudersi di possederne una minima parte, può vedere nell’insieme
delle relazioni un fondamentale squilibrio di base. Gli unici individui che possono far emergere la vera
sostanza alla base del sistema sono coloro che hanno rinunciato a ogni velleità di potere. Pur nell’ovvia
difficoltà del loro stato di emarginazione, mantengono almeno una rilevante consapevolezza che manca a chi
ignora la propria situazione, placidamente assuefatto al sollievo momentaneo di un potere esercitato in
piccolo. 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





