
 

Mulholland Drive: viaggio al termine
dell’inconscio 
Lorenzo Peroni
25 Novembre 2021

Un uomo legato, gambe e braccia, a un letto. Del suo aguzzino si vedono solo i piedi, con eleganti scarpe
scure, e le mani, tra le dita una siringa. L’uomo è un detective alla ricerca di risposte, sulle tracce di un
mistero che una giovane donna si è portata nella tomba lasciando dietro di sé solo pochi fumosi indizi.
L’aguzzino è un medico affiliato con una misteriosa organizzazione criminale: «Le ha chiesto di ricordare.
Cosa deve ricordare? Mentre sarà addormentato, il suo subconscio ci fornirà la risposta. Sogni d’oro». 

Qui “inizia” Mulholland Drive: da una scena di Un bacio e una pistola di Robert Aldrich, una delle pietre
tombali, insieme a L’infernale Quinlan di Orson Welles, del noir classico. Definito un “noir apocalittico” –
per la sua tematica, certo, ma anche per gli effetti esplosivi che ha avuto sull’immaginario cinematografico a
venire – il film denuncia la crisi dell’identità americana nell’era del maccartismo. Lynch lo saccheggia con
gusto sia per Strade perdute che per Mulholland Drive, due manifesti della crisi psichica dell’uomo all’alba
della globalizzazione.  

 

 

Questo millennio cinematografico si è aperto con la celebrazione delle crisi identitarie, nazionali, sociali,
personali. Guardando a quello classico, gli autori hanno smontato e rimontato il cinema in una nuova forma;
in particolare In the Mood for Love (2000) e Mulholland Drive (2001) sono i titoli chiave di quella nuova era.
Da allora sono passati vent’anni, queste opere sono tornate al cinema in versione restaurata e il loro
contributo resta a oggi insuperato, risuonando ancora attuali e incredibilmente vitali. Esempi di cinema
liberissimo, quindi sovversivo. Gli anni ‘90 hanno visto l’avanzare progressivo di una profonda crisi
identitaria nell’idea stessa di “essere umano”, l’avvento della tecnologia nella vita quotidiana (prima idea
futuribile e poi sempre più spaventosamente tangibile) ha iniziato a porre quesiti concreti sulla centralità
dell’uomo all’interno della stessa società umana. 

 

Da Ghost in The Shell a Blade Runner, da Matrix a eXistenZ, l'audiovisivo postmoderno trova nella
fantascienza il genere d’elezione per indagare gli effetti dell’avvento di un nuovo Dio (virtuale) che spinge
l’essere umano nelle periferie del Creato. Se, in questo scenario transumano, il linguaggio fantascientifico è
quello più ovvio (e didascalico, benché efficace), sono gli esiti dell’elaborazione del neo-noir ad aver
intercettato, in mezzo a tutti questi scossoni, in maniera più lucida e profonda (ma anche più romantica) le
incertezze e le fragilità della natura umana di fronte alla perdita del centro, indipendentemente dalla forma e
dalle manifestazioni delle nuove identità pronte a sostituirlo. È lo spaesamento totale, senza antagonisti,
ontologicamente esistenziale.  

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/mulholland-drive-viaggio-al-termine-dellinconscio
https://test.doppiozero.com/mulholland-drive-viaggio-al-termine-dellinconscio
https://test.doppiozero.com/lorenzo-peroni
https://www.doppiozero.com/materiali/in-mood-love-ventanni-dopo
http://distribuzione.ilcinemaritrovato.it/mulholland-drive


Con ?Mulholland Drive Lynch prosegue il suo lavoro di demolizione cinematografica “iniziato” con Strade
Perdute (percorso che lo porta a un punto di non ritorno – letteralmente – con INLAND EMPIRE, ad oggi il
suo ultimo lungometraggio); e se prima aveva portato il cinema in TV, con il mistero della scatola blu porta
la TV al cinema. 

 

 

Germinato inizialmente come spin-off di Twin Peaks, Mulholland Drive ha avuto un percorso accidentato,
una genesi confusa e da prodotto seriale per la TV si è tramutato in un film cult, il più amato dalla critica e
dai cinefili; un oggetto oscuro, beffardo, sfrontato. Di tutto è stato detto, di tutto è stato scritto. Nell’idea
originale Audrey Horne (Sherilyn Fenn) abbandonate le nebbie e le foreste di Twin Peaks avrebbe dovuto
sbarcare a Hollywood in cerca di fortuna, finendo così dalla padella alla brace. La ABC, i cui rapporti con
Lynch erano già stati movimentati ai tempi di Twin Peaks boccia (anche) questo progetto, che viene poi
salvato – ma in una nuova e definitiva forma di film – da StudioCanal, che nel frattempo aveva prodotto Una
storia vera; a Cannes fischi, applausi e premio ex aequo per la Miglior regia (poi Miglior film straniero ai
César, quattro nomination ai Golden Globe e una, Miglior regista, agli Oscar – battuto però da Ron Howard
con A Beautiful Mind). Da lì in poi il culto. 

 

Se Strade perdute manteneva ancora una “classica” struttura in tre atti, in Mulholland Drive Lynch confonde
ancora di più i confini e i bordi della narrazione, allestendo un melodramma in due atti, il secondo dei quali
ha il compito di accogliere – grazie ad alcuni flashback – il primo e l’ultimo, iniziando così direttamente dal
secondo, in cui va in scena la manifestazione psicoanalitica (onirica) del trauma di Diane (protagonista, dark
lady, vittima, tutto). Tutta la prima parte del film ruota attorno alla misteriosa identità di Rita (Laura Elena
Harring), scampata a un misterioso attentato sulla Mulholland Drive di Los Angeles. Betty (Naomi Watts),
aspirante attrice arrivata a Hollywood in cerca di fortuna, se la trova in casa, smemorata e disorientata, decide
quindi di aiutarla a risolvere questo mistero. Ma è tutto un castello di incongruenze, di (chiari) indizi sulla
collocazione della realtà a cui stiamo assistendo: è un teatro di identità fittizie. “It'll be just like in the movies
– we'll pretend we were someone else” dice Betty a Rita. È, insomma, tutta una realtà sognata. Betty nella

https://www.doppiozero.com/materiali/trentanni-di-twin-peaks


realtà della veglia è Diane, attrice di poco successo e amante di Camilla (la misteriosa Rita del suo
subconscio), che però le preferisce un regista e la scarica. Il suo ego mortalmente ferito non può sopportare
l’abbandono, e Diane decide di assumere un sicario. 

 

?Mulholland Drive è un film sul vuoto, sull’incapacità di elaborare un lutto (romantico) e sulla perdita della
propria identità. L’impossibilità di riflettersi nell’altro, a seguito di una delusione amorosa, genera un corto
circuito in cui l’identità di altera, si infrange, lo specchio non restituisce più qualcosa di conosciuto, ma ci
proietta prima sull’orlo e poi nel centro di un vuoto siderale. «Ancora più profondo il significato di quella
storia di Narciso, che non potendo afferrare l’esasperante, lieve immagine che vedeva nella fonte ci si tuffò
annegandovi. Ma quella stessa immagine, noi pure la vediamo in tutti i fiumi e in tutti gli oceani. È
l’immagine dell'inafferrabile fantasma della vita; e questa è la chiave di tutto»: così Herman Melville in
Moby Dick. 

 

 

Lynch mette in scena una manifestazione articolata del rimosso, una manifestazione oscena del Super-io. Se
per Michel Chion il “Mistery Man” di Strade Perdute è la manifestazione della cinepresa (impegnata in
questo caso non nella ripresa della realtà fenomenica, ma di quella fantasmatica), così in Mulholland Drive
Mr. Roque (interpretato da Michael J. Anderson, il nano ballerino di Twin Peaks) può essere considerato la
cabina di regia. Il regista non evoca semplicemente la manifestazione di una dimensione altra, si muove al
suo interno, facendola diventare teatro del reale. Abbraccia la logica incoerenza dell'inconscio: non è quindi
un piano allegorico a sovrapporsi con quello del reale, ma quello interno ad alternarsi a quello esterno,
entrambi reali, veri.  

 

Presentato Fuori Concorso a Cannes 2002 (con giuria presieduta da Lynch), Femme fatale di Brian De Palma
si muove su binari simili, pur nella distanza formale dei due mondi autoriali: un film dentro a un sogno, con



indizi chiari a una seconda (terza) visione, segnali di una incongruenza superficiale a un primo sguardo.
Come per Mulholland Drive, i padri-film putativi sono i noir americani del dopoguerra, quelli che meglio
incarnano la perdita di centro, la posizione di uno sguardo eccentrico sulla scia di una forte spinta perversa.
Senza star qui a fare un bugiardino, Mulholland attraversa classici come Viale del tramonto di Billy Wilder,
il già citato e fondamentale Un bacio e una pistola (che già innervava totalmente il corpo di Strade Perdute)
e Gilda; mentre in Femme fatale troviamo un altro Wilder, La fiamma del peccato. 

 

Il doppio regna, in tutti questi esempi, perché il doppio è la cifra dell'ambiguità. In Mulholland vi è una
doppiezza anche nella caratterizzazione dei personaggi, nella loro scrittura, da una parte li vediamo agire
(parlare, muoversi) secondo un codice di stereotipi banali ed esausti (ridicoli, grotteschi spesso), dall’altra
hanno spinte, spesso improvvise (fulminee), perverse, violente, demoniache all'apparenza (fors’anche in
sostanza). Già Twin Peaks ibridava gli stereotipi della soap con i toni dell’horror (il banale domestico e
l’orrore dell’inconscio): il regista in questo modo fa collimare il piano del quotidiano con quello del rimosso,
del perverso, cade il muro censorio, esterno e interno si ritrovano sullo stesso piano, senza soluzione di
continuità. Proprio come osserva Slavoj Žižek nella sua lettura lacaniana di Strade Perdute (“Il ridicolo
sublime”), Mulholland Drive «si fonda sull’impossibilità dell’incontro del protagonista con sé stesso» (in
questo caso, della protagonista). 

 

 

Nel film di Lynch trova spazio ovviamente anche l’Hitchcock di La donna che visse due volte (il completo
grigio che Betty indossa per il provino ricorda, non a caso, quello di Madeleine/Kim Novak) e di Notorious.
L’oggetto ricorrente è la chiave, da quella rinvenuta nello stomaco di un cadavere in Un bacio e una pistola a
quella, appunto, tenuta in mano da Alicia/Ingrid Bergman: la prima portava a una scatola atomica, un vaso di
Pandora per l'apocalisse nucleare, la seconda al disvelamento di un complotto nazista, ma anche alla
definitiva dimostrazione di fiducia e lealtà (e vero amore) da parte della protagonista. La chiave ha quindi il
compito di ristabilire l’ordine, fosse anche di natura apocalittica: quella di Mulholland apre la famosa e
misteriosa scatola blu, momento cardine del film, cerniera che riporta la narrazione sul piano della veglia, nel



mondo cosciente. L’apertura sbugiarda la realtà fantasmatica, non finta, reale nel suo essere espressione del
represso, ma (moralmente) inaccettabile e (logicamente) incongruente sul piano del reale: «Il sogno non
conosce contraddizioni. – scrive ancora Žižek – Chi sogna risolve la contraddizione immaginando
consecutivamente due situazioni che si escludono a vicenda».

 

Vi è quindi un verismo nuovo in Mulholland Drive (e prim’ancora, più in generale, nella filmografia di
Lynch), che si disinteressa della concezione materiale del reale, per posizionarsi all’interno di una realtà
diversa quella fenomenica, ad essa complementare, non sottomessa, non immaginaria, ma concretamente
radicata ed esistente all’interno dell’animo umano. Scriveva Enrico Ghezzi nel 1993, intuendo anzitempo
questo carattere anti-new age del cinema di Lynch: «Credo che, in qualche modo, l’unico grande cinema
realistico americano degli ultimi anni sia proprio quello di David Lynch. E proprio per questo, proprio perché
è costruito con elementi che ci appaiono tutti irreali, tutti fantastici, dove in realtà c’è – oddio, questa parola
‘realtà’, troppo! – dove c’è una fortissima evidenza».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





