
 

Al capolinea del realismo 
Francesco Brusa
3 Dicembre 2021

C’è chi dice che in ogni autobus ci sia un microcosmo. In ogni persona, un mondo. Nelle biografie di
ciascuno, anche “banali” e prosaiche, si riflettano traiettorie collettive, che la storia o finanche il mito,
insomma, si trovino quasi più nelle pieghe del quotidiano che negli eventi esplosivi, nei fatti e negli “uomini
eccezionali”. È, in fondo, la grande scommessa del realismo, non solo letterario. O meglio, di un certo
“realismo osservazionale”, spesso condito da vaghezza flâneuristica, che cerca nella realtà più diretta il senso
della propria narrazione, e talvolta anche un significato “morale” in ciò che si vede. Ma la realtà è qualcosa
che sfugge a sé stessa, in diverse diramazioni. Come ricorda Walter Siti nel suo saggio sul realismo, “i
dettagli conducono all’Assoluto, le trame conducono al Mito”.

 

Anche nei pressi del Teatro-Biblioteca Quarticciolo, che sorge nell’omonima borgata romana (una delle
dodici borgate “storiche”, progettata da Roberto Nicolini e uno degli “epicentri” della resistenza contro il
nazifascismo nonché luogo di ambientazione de Il gobbo di Carlo Lizzani in cui si narra appunto delle gesta
del partigiano locale Giuseppe Albano), le strade sembrano sfuggire a sé stesse. Superati i palazzi dalle tinte
calde e i relativi cortili, che fungono quasi da corti interne, la quadratura urbanistica si sfalda e si disgrega.
Procedendo più a est, gli stradoni si intersecano con l’ampia e allungata area verde del parco di Tor Tre
Teste. Andando a sud, invece, un viale “brullo di case e di locali” segna l’inizio del quartiere Alessandrino,
periferia che – in maniera meno magnificente e in qualche modo più ‘intima’ del centro cittadino – accoglie
numerose rovine imperiali, non da ultimo il famoso acquedotto. Dall’altro lato, invece, l’estesa arteria di via
Togliatti che collega le zone settentrionali di Ponte Mammolo e Rebibbia con i quartieri meridionali del
Quadraro e Cinecittà, formando praticamente un’area a sé stante. 

 

Un’area in cui, però, pare svolgersi ben poca vita che non sia quella transitoria delle auto di passaggio e dei
tram, delle persone in attesa alle fermate, e della ‘vita ai margini’ di tanti lavoratori e tante lavoratrici del
sesso che si affollano, calata la sera, soprattutto dall’acquedotto alessandrino al grande mattatoio all’ingrosso
(poco più in là del Quarticciolo) recentemente adibito anche a drive-in per tamponi Covid. Da lì in avanti, il
viale si biforca e si dirama in sopraelevate che marcano un confine e un cambio d’atmosfera, raccordi
metropolitani che non esprimono altro che la propria funzione urbanistica. Sono zone narrate nel
documentario Sacro Gra di Gianfranco Rosi che, nel mostrare scene di vita reale in prossimità della grande
delimitazione autostradale romana, racconta anche del camper adibito a chiosco-bar sulla Togliatti, dove si
riuniscono clienti e prostitute, esercenti e avventori occasionali, persone trans. Sono zone che si intersecano
anche con l’omicidio Varani, al centro della ricostruzione dell’ultimo libro di Nicola Lagioia, La città dei vivi
, che si è infatti consumato nel vicino Collatino, fra vie notturne poco servite e complessi residenziali. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/al-capolinea-del-realismo
https://test.doppiozero.com/francesco-brusa


 

“Per favore, partiamo?”. Udiamo queste parole, con forte inflessione straniera, mentre siamo seduti
all’interno di un vero e proprio autobus di linea, parcheggiato su via Ostuni. Lo spettacolo Medea per strada
di Teatro dei Borgia, che chiude la rassegna organizzata da Teatro-Biblioteca Quarticciolo “Luci sulla
Togliatti”, decide infatti di portare il teatro se non per strada, quanto meno su uno dei ‘luoghi simbolo’ della
vita quotidiano-metropolitana: quello dei mezzi di trasporto affollati di persone, di storie (così come di
silenzi), di vicende a volta al limite dell’iperrealismo. “Per favore, partiamo?”, urla in maniera sempre più
insistente l’attrice Elena Cotugno, battendo ora con la mano sul gabbiotto del guidatore. Ma le porte sono
ancora aperte, a segnalare una voluta ricerca di indistinguibilità fra messa in scena e ‘mondo di fuori’, fra
finzione e realtà. 

 

Medea per strada è infatti uno spettacolo che cerca di porre la teatralità ‘in sordina’: non solo attraverso
l’espediente dell’autobus, dunque dell’utilizzo di uno spazio più prosaico del palco per la messa in scena, ma
anche attraverso una recitazione che si svolge in prossimità dello spettatore senza però scadere negli stilemi
del teatro partecipato. Cotugno ‘sta’ col pubblico e si rivolge a noi, talvolta interagendo, ma mantenendo
sempre una presenza che occupi il centro dell’attenzione e da cui si dipani la narrazione. Certo l’effetto di
realismo è parecchio marcato: sembra davvero di trovarsi in una situazione tipo che abbiamo sperimentato
quasi tutti all’interno di ambienti pubblici come i mezzi di trasporto. Un’improvvisa rottura della routine, uno
scoppio di esuberanza, la necessità, forse, di alleviare una sensazione di solitudine e anonimato: qualcuno
inizia a parlare a voce alta, lascia cadere ogni inibizione sociale ed esprime i propri pensieri, racconta la
propria storia. 

 



Allo stesso tempo, questo genere di realismo sottende una lunga e calcolata preparazione: Medea per strada
– nome generico della performance di Teatro dei Borgia che, a seconda della città in cui viene messo in
scena, prende il nome della principale via o zona di prostituzione del posto – parte infatti da un’approfondita
ricerca sociale e antropologica. Gianpiero Borgia (regista), Fabrizio Sinisi (drammaturgo) e la stessa Elena
Cotugno (che co-firma la drammaturgia) hanno collaborato con numerose associazioni, unità di strada, realtà
attive nel contrasto della tratta e nel sostegno alle persone che lavorano nel mondo della prostituzione,
cercando di comprenderne meglio caratteristiche e problematiche, osservandone abitudini e atteggiamenti che
fondano la loro identità non solo nella concretezza reale ma anche negli stereotipi che attraversano
l’immaginario collettivo. Si tratta – secondo le parole dello stesso regista – di un mondo in cui sembra che “il
fenomeno cambi, restando sempre fedeli agli stessi rituali: abbordaggio, contrattazione, consumo della
prestazione. Ci sono roulotte, ombrelloni, furgoni, fuochi, luoghi di avvicinamento, di sfruttamento e
schiavitù”.

 

È teatro civile? Forse lo è nelle sue premesse, nella tensione etica che sorregge appunto la curiosità e il
lavorio di ricerca del materiale di partenza. Ma, al momento della messa in scena, questa fusione fra necessità
di elaborazione drammaturgia e impegno sociale (quando non politico) si stempera in un’urgenza espressiva
che trova il suo senso quasi esclusivamente dentro il rito teatrale, in una linearità narrativa che ha già in sé un
potenziale insegnamento morale. Da questo punto di vista, ancora, l’espediente della messa in scena su di un
autobus (in alcune versioni si tratta di un furgone) serve dunque da disinnesco dell’enfasi, da rottura di una
frontalità scenica che potrebbe molto facilmente scivolare in discorso verticale, in un ‘effetto-sermone’ dagli
accenti pietistici.

 

Invece, nell’iniziare a parlare, la protagonista pare quasi sollevarci da un imbarazzo: non sappiamo tanto
bene che fare sui nostri sedili, in una situazione al tempo stesso così usuale e riconoscibile, se rapportata al
nostro quotidiano, eppure carica di una sottile inquietudine, quando trasposta a teatro. L’attrice ci
incuriosisce, grazie alla sua esuberanza fisica e gestuale, ci ammalia, stabilendo un contatto empatico con
battute autoironiche e la condivisione dei ricordi, ci sembra insomma una passeggera come noi. Tant’è che, a
un certo punto, le porte finalmente si chiudono, il motore della vettura si riscalda e ci si mette in moto. Parte
dunque anche il racconto biografico della protagonista: l’infanzia in un piccolo villaggio della Romania sotto
la dittatura di Ceau?escu, l’emigrazione verso l’Italia, la conoscenza e la relazione amorosa con una persona
con cui avrà due figli ma dalla quale sarà poi tradita, l’ingresso nel mondo del ‘mercato’ sessuale. Tutto è al
contempo esplicito e alluso, la gravità delle emozioni mascherata sotto una costante simpatia ed estroversione
come a dire “in fondo è un gioco, seppur doloroso”. 

 

L’autobus ogni tanto si arresta per delle fermate, poi continua la corsa, poi ancora parcheggia in un grande
piazzale vuoto come si trattasse di un capolinea: l’attrice mette delle canzoni dal cellulare, esce per strada e
balla, racconta alcuni dettagli del suo lavoro di prostituta. Al centro della narrazione c’è il desiderio,
spezzato, di auto-realizzazione ma anche, più sottilmente, una dialettica fra la necessità di integrazione
sociale e la sua impossibilità concreta: Elena Cotugno invita uno degli spettatori a intonare l’inno italiano,
dopo aver cantato il suo. Finge una ricerca di dialogo, ma traccia il solco della distanza. Al rimettersi in
marcia dell’autobus, che riprende a percorrere vialoni anonimi nel buio soffuso di una sera novembrina, si
verifica anche uno slittamento del registro, dei toni dello spettacolo.

 

Se la complicità iniziale ci aveva in qualche modo rassicurato, la narrazione si addentra ora in toni più foschi,
improvvisamente poco intellegibili. L’epilogo, infatti, è tragico anche nel senso tecnico del termine: la

http://www.teatrodeiborgia.it/wp-content/uploads/2020/11/Libretto-Medea-B6-125x176_2-versione-online.pdf


protagonista scova la compagna del suo passato amore, la uccide e appena dopo uccide con una netta
coltellata anche i propri figli, come la Medea di Euripide. “Che dovevo fare?”, ci dice levandosi di colpo la
parrucca a rimarcare ancora di più il ‘muro’ che si è frapposto fra noi e lei. “Che dovevo fare, scusate?”,
scendendo dall’autobus e uscendo di scena, illuminando retrospettivamente di una luce sinistra tutto ciò che
fin qui avevamo condiviso. Le trame conducono al mito, appunto. E l’esposizione, sentita e schietta, di una
parabola biografica (forse, di un destino?) conduce infine all’incomunicabilità, non al rispecchiamento (che
pur era stato promesso, implicitamente, all’inizio).

 

Non è certo questione di ‘culture’, o di discrepanze umane e personali. Forse nemmeno di ‘condizioni
materiali’, che pur contano. Sembra esserci una frattura più profonda. Al termine della sua rilettura del mito
di Medea, la controversa scrittrice tedesca Christa Wolf fa dire alla protagonista della tragedia euripidea (che,
peraltro, nel libro viene ‘riscattata’ dall’infamia dell’infanticidio attraverso una rilettura filologica della
vicenda, in cui appunto non si macchia dell’orrendo delitto): “È pensabile un mondo, un tempo, in cui io
possa stare bene? Qui non c’è nessuno a cui lo possa chiedere. E questa è la risposta”. È pensabile un mondo
in cui – al di là delle retoriche, pur sincere, e delle contrapposizioni ideologiche sul tema – la voce di chi
lavora all’interno del “mercato sessuale” possa essere ascoltata, senza mediazioni, senza il moralismo che pur
aleggia all’interno di ogni dibattito sul tema e di certe posture? È qui che ogni realismo urta col proprio
limite, con le proprie premesse che non sono date ma che costituiscono invece le conclusioni, politiche, di un
certo modo di concepire il mondo. È qui che ogni autobus arriva al suo vero capolinea. 

 

 



Attorno a simili domande e questioni ruota anche l’altra proposta della rassegna di Teatro-Biblioteca
Quarticciolo, Togliatti mon amour della compagnia Fortezza Est, con Carlotta Piraino. L’attenzione, però, si
sposta sulla figura ‘speculare’ a quella descritta da Medea, ovvero sulla figura – ancora più misteriosa e
insondabile – del ‘cliente’, controparte quasi esclusivamente maschile nelle dinamiche del sesso a pagamento
ma che certo non è possibile incasellare in alcun ‘profilo tipico’, sebbene si tenda a farlo. Scrive infatti Giulia
Garofalo Geymonat nel suo Vendere e comprare sesso (Il Mulino): 

 

Sappiamo che i clienti sono di tutte le età e che appartengono a ogni classe sociale o situazione di coppia.
Questo smentisce le vecchie idee secondo cui la prostituzione è per gli uomini di una volta, o per gli
ignoranti, o per quelli che non hanno più chance, o per i soli. Sono invece ben rappresentati fra i clienti, i
giovani, quelli che hanno studiato all’università e coloro che hanno amanti e partner non a pagamento –
anzi: gli studi sono unanimi nel dire che gli uomini sposati o in relazioni stabili comprano sesso
leggermente più degli altri. Detto questo, ci sono uomini che acquistano sesso solo in alcune fasi della
vita, per esempio quando non hanno relazioni, da molto giovani oppure da molto anziani.  

 

C’è però, forse, una sorta di condizione che funge da minimo comune denominatore, e che lo spettacolo di
Fortezza Est pone intelligentemente al centro della drammaturgia: come recita il sottotitolo, Togliatti mon
amour è infatti “un percorso nell’anonimato”. Oltre a Carlotta Piraino, in scena c’è “il Furgonaro”, cliente
reale e frequentatore delle lavoratrici sessuali che la compagnia è riuscita a incontrare e coinvolgere
contattandolo tramite un blog da lui gestito, in cui racconta ed espone pareri riguardanti proprio il mondo
della prostituzione di strada romana. Sul palco, non si mostra mai se non di spalle, oppure incappucciato e
sempre con la voce che viene alterata attraverso il microfono: è in incognito, non può o non vuole rivelare il
suo volto e la sua identità. Eppure, verrebbe da dire a questo punto, l’identità del Furgonaro – l’identità di
ogni cliente che si muove nel mondo della prostituzione – non consiste precisamente nell’anonimato, nella
ricercata volontà di ‘non avere volto’ e di non assumere un aspetto preciso? 

 

http://www.spottedtogliatti.org/


 

Sappiamo che, al di là delle semplificazioni, ciò che spesso si cerca nei rapporti di sesso a pagamento è in
realtà qualcosa di altro dal sesso, uno slittamento da quelle dinamiche che vengono percepite come
‘socialmente normali’ (o normate?) in cui il godimento e il piacere derivano non solo dall’atto in sé ma
anche, se non soprattutto, dall’esplicitazione delle gerarchie e delle relazioni di potere. Un “ingenuo rituale di
casta”, come lo definiva Dino Buzzati nel romanzo Un amore, ambientato in tutt’altro contesto storico ma
forse ancora attuale per quanto riguarda le complicate meccaniche del desiderio sottese al mondo della
prostituzione… La scelta di non mostrare la reale identità del Furgonaro in Togliatti mon amour diviene
dunque funzionale a rivelarne un suo aspetto non meno reale e anzi più ‘vero’, e cioè che la serialità con cui
frequenta il “mercato del sesso” è tutt’uno con la sua esigenza di costruzione del sé, con la messa a punto di
un ‘personaggio’ che non da ultimo si esprime in maniera fittizio-diaristica anche attraverso un blog. 

 

Teatro agito in scena e “teatro della vita sociale” si toccano in un racconto di reciproca conoscenza e
reciproche incomprensioni fra il cliente e l’attrice di Fortezza Est: un’indagine psicologica a doppia direzione
in cui, se da una parte si assiste al superamento di alcuni stereotipi e pregiudizi, dall’altra c’è la presa di
consapevolezza che al di sotto della ritualità e della sicurezza di certe abitudini si agitano sempre dubbi,
incertezze e irrisolti nodi esistenziali. Al termine della performance, il Furgonaro si rivolge al pubblico e
chiede alla regia di restituirgli la sua voce reale, strappando un catartico applauso. Siamo già oltre la scena, ai
bordi di una ‘verità teatrale’ che si nasconde sotto ogni maschera anonima.                                    

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



