
 

Le toppe di Arlecchino 
Luisa Bertolini
4 Dicembre 2021

I colori sono proprietà delle cose oppure appartengono irrimediabilmente al privato incomunicabile della
sensazione? che colore ha, nel buio della notte, il calzino deposto nel cassetto? siamo sicuri che quando
diciamo “questo è rosso” intendiamo lo stesso colore che vede il nostro interlocutore? non vede verde quello
che io chiamo rosso? insomma: i colori sono soggettivi o oggettivi? Esistono i colori? è proprio il sottotitolo
del libro Le toppe di Arlecchino di Claudio Magris. Pubblicato dalla Nave di Teseo in questi giorni, l’agile
libretto ripropone, consegnandola così a una memoria più stabile, la Lectio magistralis tenuta alla
Milanesiana, già apparsa in “La lettura” del 19 luglio 2020.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/le-toppe-di-arlecchino
https://test.doppiozero.com/luisa-bertolini




 

Magris prende avvio dal linguaggio, dall’impossibilità di dire tutte le sfumature dei colori e, nello stesso
tempo, dalla capacità della lingua di indicarne migliaia attraverso l’uso di nomi e metafore, giri di parole e
immagini inconsuete, come ha fatto l’artista sudtirolese Oswald Egger in Triumph der Farben e – possiamo
aggiungere – Lino di Lallo nei tre volumi della sua Tavolozza d’autore (qui la recensione su doppiozero).
Prima però di proseguire nelle suggestioni colorate della letteratura e dell’arte, l’autore si sofferma su una
questione filosofica: «i colori non ci sono, ma si vedono» (p. 7). Quindi, se si vedono, non sono un’arbitraria
invenzione della mente, devono avere, in qualche modo, un carattere di oggettività: «l’azzurro-viola che
ognuno di noi vede nel cielo della sera non è un delirio soggettivo ma una percezione – e dunque una realtà –
oggettiva», conclude qualche pagina dopo (p. 14). In mezzo sta il riferimento al realismo di Paolo Bozzi,
psicologo e fenomenologo della percezione. 

 

L’incontro tra i due risale alla fine degli anni Settanta: nato per caso, dopo un convegno bolognese, in
questura, per denunciare un furto all’automobile del giovane professore di germanistica, come mi ha
raccontato la moglie di Paolo, Margherita Braitenberg. Un’amicizia nata con una risata, perché il poliziotto
aveva intimato a Magris di stare zitto, preferendo l’aspetto più professorale di Bozzi, ma che diventa via via
più importante, tanto da ispirare Danubio e, soprattutto, per quanto attiene al nostro tema, Stadelmann. Il
protagonista di questo pezzo teatrale che, ricorda Magris, fu interpretato da Tino Schirinzi, è Carl Wilhelm
Stadelmann, servitore di Goethe, ormai ricoverato in ospizio, che ricorda le osservazioni e gli esperimenti sui
colori del suo padrone.

 

Colori di superfici, colori riflessi, fluttuanti e postumi: Goethe li aveva analizzati nella Farbenlehre e Paolo
Bozzi ce li ripropone con attenzione critica e un inedito approccio sperimentale. Districandosi tra le
affermazioni contraddittorie, esaltate e antiscientifiche della polemica antinewtoniana «condotta con
baldanzosa goffaggine e perfino con ottusa tracotanza», Bozzi pone in rilievo le buone ragioni fondate sui
fatti che Goethe elabora sulla complementarità di tutti i colori, sul fenomeno originario che oppone verde e
rosso e, in genere, nella sua ricerca cromatica condotta attraverso l’osservazione quotidiana e le esperienze di
laboratorio con l’aiuto dei suoi segretari e servitori, Eckermann e Stadelmann. Bozzi ne ripete gli esperimenti
all’Università di Trieste, con i suoi cartoncini e le stoffe colorate, dimostrando che nell’analisi del colore non
sono sufficienti le ricerche dell’ottica e della fisica, ma è necessario un concreto atto di osservazione. In
breve: noi non vediamo numeri che indicano frequenze d’onda, afferma Goethe; i colori esistono in quanto si
guardano, conclude Magris citando Bozzi.

 

In poesia e letteratura i colori assumono poi carattere di allegria o di tristezza, di dolcezza o di asperità, di
gioia o di amaritudine: Magris ci invita a un percorso in pittura, poesia, letteratura, musica e cinema, che
prende avvio con il blu, il colore – dice – della sua vita. Riprende alcune osservazioni dal libro di Amelia
Valtolina, Blu e poesia, che aveva identificato nel blu l’essenza stessa della poesia tedesca, dal “fiore
azzurro” di Novalis al “controblu” di Celan. Magris vi aggiunge una miriade di citazioni e di suggestioni:
«colore di tutti i colori», «essenza del colore stesso», «colore dell’essenza e dell’assenza», il blu assume così
connotazioni profonde, intense, liriche, talora cupe e fredde, altre volte lievi e velate. Il colore, il blu in
particolare, “trascolora” in musica, e non solo nella produzione musicale in senso stretto, nelle «note blu o
note incerte» del blues; anche nella poesia: il valore della parola poetica non è più denotativo, non indica
semplicemente l’oggetto, ma lo evoca, si lega in modo indissolubile alla cosa, che sia una nuvola o una rosa;
il significato – scrive Magris citando L’autonomia del significante di Gian Luigi Beccaria – trascolora in
mille altre sfumature di significati, diventa, appunto, musica.

https://www.doppiozero.com/rubriche/3848/201909/un-nuovo-alfabeto-cromatico


 

La stessa pluralità di significati e di rimandi viene individuata anche negli altri colori. Magris accenna alla
mistica del nero e al nero della letteratura di Praga, alle sfumature del nero in pittura e al flash nero in una
stanza buia degli esperimenti della psicologia; considera il bianco assumere il carattere inquietante della
spettralità e dell’orrore in Melville e Poe; racconta dei colori protagonisti dei romanzi di De Cortaze, Leo
Perutz, e del verde lieve e musicale di Verde acqua di Marisa Madiero. Conclude con una citazione quasi
teologica e neoplatonica del poeta Biagio Marin, il quale scrive al suo traduttore cinese: «le nostre
contingenze colorano l’eternità di Dio».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





