DOPPIOZERO

Sergg ?jzensteln el’antropologia del ritmo

Marie Rebecchi, Elena Vogman
31 Ottobre 2017

Il 19 settembre si € inaugurata presso |la Fondazione Nomas di Roma la mostra Sergei Eisenstein: The
Anthropology of Rhythm | Sergej ?jzenstejn: |’ antropologia del ritmo. Numerosi documenti provenienti dagli
archivi di %zenstejn — Archivio di Stato Russo di Letteraturae Arti (RGALI) e Fondazione Nazionale
Cinematografica della Federazione Russa (Gosfilmofond) —, inclusi diari, disegni, film e fotografie, vi sono
esposti per laprimavolta. L’ esposizione, curata dalle storiche dell’ arte e del cinema Marie Rebecchi ed
Elena VVogman, in collaborazione con I’ artista e grafico Till Gathmann, sara visitabile fino a 19 gennaio
2018.

Pubblichiamo di seguito latraduzione di un estratto dall’ introduzione a volume Sergei Eisenstein and the
Anthropology of Rhythm, pubblicato da NERO, Roma. Ringraziamo |’ editore per |a gentile concessione.



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sergej-ejzenstejn-e-lantropologia-del-ritmo
https://test.doppiozero.com/marie-rebecchi-elena-vogman
https://web.archive.org/web/20180928214914/http://nomasfoundation.com/en/home/prossimamente-sergei-eisenstein-the-anthropology-of-rhythm-2/
https://web.archive.org/web/20180928214914/http://www.neromagazine.it/n/?page_id=33265

“Dallapoverta, la poesia; dalla sofferenza, la canzone”. Questo & il modo in cui I’ antropologa e scrittrice
Anita Brenner descrive le origini del corrido, la ballata messicana. L etteralmente “evento del tempo”, il
corrido & un genere poetico anonimo che mette in musicalalamentazione del giorno. Raccontando un evento
politico o personale, una catastrofe o un brutto sogno, i corridos prestano il ritmo ai dolori dellavita, tanto
“per i servitori, che li mormorano mentre lavano i piatti 0 mettono i bambini aletto, che per i conduttori di
muli, cheli cantano alle loro carovane”.

L anecessita del ritmo haa che fare con il suo potere di trasformazione. E un medium del cambiamento;
costituisce unatransizione dalla paura alla gioia, dalla noia alla consapevol ezza, da un semplice movimento a
una coreografia o una danza. Per questo motivo, come sottolinea Brenner, una raccolta di corridos &€ uno
“specchio del popolo messicano piu autentico di qualungue testo sia stato scritto”. Trasforma*una casuae
categoriagiornalistica’ in un evento politico.

Nella sua qualita antropologica di esperienza che organizzail mondo, il ritmo € un veicolo di rivoluzione.
Hannah Arendt haindicato |a tensione costitutiva che animai due significati opposti della parola
“rivoluzione” (On Revolution, 1963). Derivato originariamente dal contesto astronomico, in cui designava un
movimento ciclico eregolare delle stelle, il termine “rivoluzione” in tempi moderni € giunto a definireil
rovesciamento storico di un dato ordine politico, attuato dagli uomini e non dal cosmo o dalla Provvidenza.



Cosa hain comune il movimento fisico e coreografico del “voltars” con il cambiamento sociale e politico di
una determinata situazione? Come partecipail ritmo a questo cambiamento? Questo libro propone di
esplorare |’ intreccio trala dimensione estetica, antropologica e politica, in tre progetti cinematografici
incompiuti di Sergej 7zenstejn (Riga, 1898 — Mosca, 1948), il regista passato alla storia come autore
paradigmatico del cinema rivoluzionario sovietico. C' e pero un altro volto in questafigurasimile aquella di
Giano, quello dei molti progetti di film incompiuti e delle grandi opere teoriche rimaste inedite e perlopiu
sconosciute durante la sua vita (e in una certa misura ancora oggi). E questo corpus ancora non esplorato che
costituisce lamateria del presente libro. Focalizzandos in particolare sull’ antropologia del ritmo nel “film
messicano” di 7jzenstejn (1931-1932), il libro ritrova questo stesso filo conduttore in atri due progetti non
finiti: il film (distrutto) Il prato di BeZin (1935-37) e |l canale di Fergana (1939), interrotto ancor prima
dell’inizio delle riprese.

Il ritmo e |’ antropol ogia sono strettamente connessi. | ritmi biologici e meccanici, regolari eirregolari, non
sono semplici aspetti formali, estetici o temporali dell’ esperienza, ma possono rivelarsi gli strumenti stessi di
un’ antropologia. Seguendo siai percorsi estetici che quelli epistemologici indicati da questaipotes, il libro
mira aricostruire il metodo antropologico di 7jzensten attraverso una serie di materiali d’ archivio: disegni,
diari, film. Ponendo il metodo di ?jzenstejn in una costellazione situatatral’ estetica del Surrealismo
eterodosso in cui s riconoscono i collaboratori della rivista francese Documents (1929-1930), da un lato, ela
visione antropologica del Messico post-rivoluzionario dall’ atro, esplorala paradigmatica esperienza
moderna del guardare I’ alterita in faccia.



CATHE Rine

Concentrandosi sulla rappresentazione della gente comune, in particolare sull’ intensa e sorprendente varieta
dei modi in cui ?jzenstgin hafilmato i volti umani, i materiali presentati in questo libro illuminano aspetti
documentari ed etnografici finora sconosciuti della sua opera. Nelle immagini del Messico, cosi comein
quelle dei suoi progetti di film antropol ogicamente orientati in Ucraina e Uzbekistan, 7jzenstejn mette in
gioco i due significati di “rivoluzione” evocati da Arendt. Qui percepiamo le relazioni emergenti della storia
traripetizione eirruzione, ritorno erivolta, tra un singolo destino — un corpo o0 un gesto — e la narrazione
sociale e politica che ne costituisce lo sfondo. Ognuno di questi progetti cinematografici inaugura un nuovo e
singolare approccio cinematografico, pur condividendo tutti un comune modello archeologico di storiae

un’ anal oga costruzione antropol ogica dello sguardo.



Filmando i volti di profilo, allontanandoli dalla messa a fuoco della macchina da presa, ruotandoli in una
danza estatica o dissolvendo laloro visibilita dietro una maschera, 7zenstejn fasi chei volti umani sfidinoil
paradigma fisiognomico, criminale o razziale dominante. Queste immagini aprono uno spettro concreto di
possibili metamorfosi che superano ogni identificazione fissa. Essi disfano criticamente la nozione statica di
figura umana, trasformandolain unaritmica molteplicitadi se stessa, smembrando e decentrando la sua
unita.

Questa intensa, animalistica o persino cannibalistica concezione della mimesis ha origine in un’ apertura
antropologica a una storia della cultura che incorpora gli estremi delle sue manifestazioni sociali e religiose.
Nelleimmagini e nei diari messicani di 7zenstejn —di cui alcune parti inedite sono state tradotte in questo
libro (da Natalie Ryabchikova) —il ritmo diventa un potente strumento mimetico di trasformazione. [...]

Elementi per una “ antropologia non specialistica”

Qual eil rischio epistemologico di questa esperienza antropol ogica e come puo entrare in rapporto con altri
modi d'indagare le formazioni culturali? Un interessante parallelo |o si ritrova nel campo della psicoanalisi.



Nel suo testo Il problema dell’ analisi condotta da non medici (1926), Sigmund Freud solleva la questione
dell’ autorita dell’ analista rispetto a suo paziente e, di conseguenza, del terreno epistemologico della
psicoanalisi in quanto “scienza’.

Questa domanda “pratica’ porta Freud a distinguere le condizioni della psicoanalisi da quelle del trattamento
medico.

Noi non desideriamo affatto che la psicoanalisi venga inghiottita dalla medicina e finisca col
trovar posto nei trattati di psichiatria, al capitolo terapia, fra quegli altri procedimenti —come la
suggestione ipnotica, I’ autosuggestione e la persuasione [ ...]. In quanto “psicologia del
profondo”, o dottrina dell’inconscio psichico, puo divenire indispensabile per tutte le scienze che
studiano la storia delle origini della civilta umana e delle sue grandi istituzioni, come I’ arte, la
religione e I’ organizzazione sociae. Penso che abbia gia offerto a queste scienze un aiuto
considerevole per la soluzione dei loro problemi, masi tratta solo di contributi minimi in
confronto a quelli che si potranno ottenere quando gli storici, gli psicologi dellereligioni, i
glottologi ecc., saranno mess in condizione di servirs stessi del nuovo strumento di ricerca
posto aloro disposizione. L’ uso terapeutico dell’ analisi € soltanto una delle sue applicazioni, e
I”avvenire dimostrera forse che non € la pit importante.



Lateoriadell’“inconscio mentale” non pud essere ridotta al soggetto di una psiche individuale perché si
riferisce alla cultura nel suo complesso. Allo stesso tempo, |a situazione analitica non € solo una questione di
relazione tra analista e paziente. L’ inconscio comporta una temporalita pit complessa: un processo dove
ordini individuali e sociali, esperienze singole e collettive, sono intimamente connesse.

Nelladifesadell’analisi dei “non medici”, Freud s rivolge all’ inesauribile potenziale dell’ inconscio; proprio
per questo motivo, |’ analista non sara mai legittimato o qualificato dalla psicoanalisi in sé. Aprendo questa
breccia epistemologica, Freud si concentra sulla processo di transfert, dovei “requisiti dellatecnicaanalitica
raggiungono il loro massimo”. Secondo Freud, il processo analitico si basa sulla meccanica e ritmica
“riproduzione” dell’ esperienza rimossa piuttosto che sulla memoria. L’impegno stesso dell’ analista con il
transfert potenziale trasé eil pazienteimplical’ affrontare questo flusso inconscio.

Le esperienze di Zzenstejn in Messico potrebbero essere descritte nel segno di una “ antropol ogia non
speciaistica’, basata sullo stesso terreno epistemol ogico evocato da Freud: la pratica di un discorso non
professionale, vernacolare, non garantito da alcuna autorita istituzionale o da una conoscenza della disciplina
antropologica. [...]



Sl From Mewican Fooage (Golnoind

TH

Lo sguardo antropologico di 7jzenstejn compie cosi hon solo un passo oltre i confini della disciplina, maun
movimento piu audace oltre il proprio terreno intellettuale, politico e culturale, esponendosi a suo “oggetto
epistemologico” con una prossimita che sfuma nell’ identificazione. Questo contatto fisico, che implicaun
processo immanente di transfert e controtransfert, influisce chiaramente sui modi e sui metodi della sua
antropologia. “ Il cannibalismo — leggiamo nel diario messicano di 7jzenstejn — deve essere incluso nel novero
delle pratiche di imitazione (identificazione)”. Mentre il concetto aristotelico di mimesis sottolineala
distinzione dell’ imitazione dal suo modello, cio che ?jzenstejn ha chiamato lamodalita “cannibalistica” della
mimesi eliminala distanzatra queste polarita: sussume la differenza attraverso il consumo e la
trasformazione.



Seguendo questalogica, 7jzenstejn afferma, sempre nelle pagine del suo diario, che “una carezza gentile € un
pugno al rallentatore (il sadismo € solo uno stadio nel tempo e nell’intensita del colpo [...] il divorare rimane
in amore solo in formadi morso e di bacio)”. Una simile pulsazione ritmica tra polarita opposte — che rievoca
il saggio di Freud Il significato opposto delle parole primordiali (Gegensinn der Urworte) o il concetto di
“inversione energetica’ di Warburg nelle espressioni estreme del pathos — puo essere vista come una
manifestazione antropologica dello spettro degli spostamenti nel processo di transfert.

Anche se Zzendtejn non poté mai montare il suo film messicano, possiamo scorgere nelle sue scelte estetiche
un montaggio immanente al film. Questo éil caso del movimento del voltare la testa: vediamo volti
mascherati e senza maschera, balli cristiani e pagani, volti contemporanel sovrapposti ale rovine
monumentali delle culture Aztecae Maya. Il tentativo di trovare un modello euristico — unamelodia— nel
material e messicano ha dato origine a una vera e propria antropologia del ritmo. [...]



Al di ladellasemplice metaforadell’inversione dei rapporti di potere, il corpo “in rotazione” fornisce a?
jzenstejn uno strumento formale per 1o spostamento della prospettiva: nel gesto di voltarsi, lafigurasi
ricollegaal suo sfondo in una reciproca trasformazione plastica. In queste sabbie mobili visive, larelazione
trail primo piano e lo sfondo viene messain movimento. Non € né nellafrontalita né nel profilo, ma
piuttosto nella mobilitazione metamorfica del volto che 7jzendtein individuail potenziale politico e sociale di
Cio che viene portato avisibilita

In Messico, mentre porta avanti il suo progetto politicamente orientato con attori non professionisti, ?
jzenstejn approfondisce la pratica del tipazh (cioe I’ apparenza tipica, rappresentativa di una classe sociale)
proprio in direzione di un’antropologia visiva sperimentale. Egli trasformai volti messicani in paesaggi
astratti, rivelando paradossalmente la crudelta della storia del paese e della sua gente. Girando i volti di
profilo, e poi nuovamente di fronte, scopre le differenze morfologiche trai divers strati di storia: i legami tra
il Messico moderno e le rovine delle culture arcaiche Aztecae Maya; il sincretismo trarituali e tradizioni
pagane e cristiane.

Marie Rebecchi / Elena Vogman (in collaborazione con Till Gathmann),

Sergel Eisenstein and the Anthropology of Rhythm.



128 pp., 340 immagini, par zialmente a colori.

Pubblicato da NERO, Roma, 2017

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

