DOPPIOZERO

L avita segreta degli esseri stanziali

Gabriele Guercio
19 Dicembre 2021

In che misura @ ammissibile parlare di legami di correlazione tra pensieri e territori, saper-fare creativi e
incarnazioni di significati, opere d arte e memoria della specie, |’ assetto ecosistemico della Terrae
I"avvicendarsi di diverse civiltanel tempo? Cos e la stanziaita? Siamo certi di aver compreso la sua natura o
ci resta ancora molto da apprendere?

Anche senza pretendere di rispondere in maniera esaustiva, € utile interrogarsi ariguardo. Lo € in quanto,
essendo entrati nell’ eradell’ antropocene, si € chiamati ariconsiderare le facolta umane, se non aridefinire
radicalmente alcune di esse. Per farlo, pero, occorrerainnanzitutto districarsi da un nodo: decidere se credere,
come perlopiu e accaduto in epoca moderna, negli effetti di strutture, sistemi e dispositivi impersonali che
determinerebbero chi siamo, cosa facciamo e dove andiamo, oppure azzardare I’ ipotesi che individui e
comunita, pur nelle distinzioni delle culture e delle storie particolari, possano condividere in pit luoghi e
momenti una precisa attitudine antropologica a (ri)disegnare la propria esistenza planetaria.

Oggi sappiamo con sufficiente chiarezza che I’ homo sapiens e di per sé unaforza geologica oltre che storica,
eriuscito ainterferire nell’ habitat naturale al punto da guastarei suoi equilibri forsein modo irreversibile: il
riscaldamento del nostro pianeta ne € una prova. All’ acquisizione di questa nuova coscienza di sé da parte
dell’ umanita dovrebbe accompagnarsi una crescita di consapevolezza della portata e della multiscalarita delle
agentivita umane. Tuttavia, si direbbe che un simile sviluppo incontri ostacoli e resistenze. A riguardo, un
esempio emblematico é la nonchalance con cui viene di frequente minimizzato il valore che attivita
millenarie come quella artistica potrebbero assumere nella vicenda umanatout court. Voci eintenzioni di
senso volte aribaltare questo stato di svilimento sono silenziate dal frastuono di quel commercio mondiale di
opere che ormai passa sotto il nome di *arte contemporanea’, dallo scadere dei musei avetrine di potenze
multinazionali e dalla convulsa propagazione di immagini digitali dove pubblicita, culturavisiva, modae
inventivita si confondono a punto daimplementare la piu incontrollata indistinzione tra arte e non arte.

Il bailamme é tale che i pessimisti di turno avrebbero gioco facile nel sostenere che il ritorno dellafamigerata
eradel Kali Yugasiaimminente e che, ancoraunavolta, le arti anticipino lo spirito del tempo lasciandolo
presagire, in questo caso, proprio dallo smodato acuirsi dellalabilita del loro ambito dove, trai soggetti
coinvolti, prevalgono affettazione e opportunismo, manipolazione e sfarzo. Le geremiadi, pero, raramente
risolvono le crisi di cui si lamentano. Che fare allora? Il problemasi complica ulteriormente se si considera
che la percezione di unacrisi in atto non e affatto consensuale o facilmente condividibile. La propaganda
planetaria che il mondo dell’ arte tutt’ oggi imbastisce nell’ autocelebrarsi induce a delegittimare quel
comportamenti o discorsi poco funzionali alla sistemica sopravvivenzadi quello stesso mondo.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-vita-segreta-degli-esseri-stanziali
https://test.doppiozero.com/gabriele-guercio

Stefano Chiodi
Genius loci

Anatomia di un mito italiano

Quodlibet Elements



E difficile determinare dove volgersi e come impegnarsi affinché sorgano delle dinamiche alternative di
soggettivazione, delle inedite modalita di critica del presente che rendano |’ attivita artistica comprensibile in
un vis-avis con I’ avventura umana. Sul fronte del globale, un’ azione affermativa puo facilmente venire
risucchiatain un magmadi genericita che la depriverebbe dei suoi tratti originali. Da qualche decennio, lade-
differenziazione e incrementata dal fatto che le oligarchie detentrici del potere si rafforzano non tanto
impossessandosi dei mezzi di produzione bensi controllando quelli di riproduzione, tecnologica e non. Per
mezzo di questi ultimi, mentre |’ impatto pubblico della comunicazione esuladai contenuti comunicati e le
informazioni si diffondono senza sosta, mentre i consumi e gli stessi assetti mentali, proprio come accade con
le merci, sono destinati al’immediata obsolescenza e al rimpiazzo, restainvincibile la credenzanella
coesione garantita da un unico grande tempo planetario in cui s sarebbe tutti inevitabilmente immersi. Fin
guando s é attivi soltanto al suo interno e arduo squarciare questo incantevole velo di relativismo e
determinismo, omol ogazione e sfruttamento di risorse naturali e umane ai fini del profitto economico. Forse,
per svincolarsi dal cappio di unatemporalita totalizzante, bisognerebbe rivolgere 1o sguardo ala dimensione
“locale”. Apprezzare la parzidita, ripensarla nella sua capacita di ospitare unavarietadi orologi e frecce del
tempo piu consonanti con le priorita e le aspettative della nostra specie, nonchéin grado di attuare la
plasticita congenita agli esseri umani attraverso la creazione di forme di vita e proposizioni identitarie.

Provando afigurarsi il locale come milieu non riduttivamente fisico o geografico bensi anche psichico, se
non metafisico, la sua stanzialita s riveladotata di vita propria paragonabile a quelladi un organismo
complesso. E un’area occupata o definita da entita generate in virtt di matesi €/o poiesi e quindi con
proprieta sensibili, sovrasensibili oppure composte di entrambe. Denota un concentrato di qualita inalienabili
daprocess di co-identificazioni tra cose e persone, immagini e stati d’ animo, habitat e vita mentale di uno o
piu individui. Cosi, admeno in viadi ipotesi, in qualsivoglialuogo della Terra delle verita indigene potrebbero
non solo affiorare e stagliarsi nellaloro insularitd, ma aspirare a connettersi alla globalita senza dover
sottostare ai dettami di un universalismo spurio che recentemente é ricomparso nella hybris di

un’ organizzazione simbolica dell’ umanita esclusivamente basata sul marketing.

Unatale processione di pensieri € venuta piu e piu crescendo appena ho finito di leggere Genius Loci di
Stefano Chiodi. Il libro non affronta direttamente i temi succitati, ma, trai suoi meriti, ¢’'e quello di
invogliare ariflettere anche imboccando altre vie da quelle battute dall’ autore.

Il sottotitolo del volume, Anatomia di un mito italiano, segnalalavolonta di approfondire lalocuzione di
‘geniusloci’ in quanto espressivadi un mito nazionale. Inoltre, procedendo lungo le pagine, s comprende
chelaparola‘mito’ €daintendersi nel senso malfermo di idealizzazione, sogno e chimera piuttosto chein
quello affatto positivo di razionalita arcaica (ovvero nell’ accezione herderiana e romantica la cui eco risuona
nella cultura tedesca fino a Blumemberg e Frank). Deciso alasciars alle spalle unagammadi abbagli,
esaltazioni etravagli, Chiodi mette in questione il concetto di genius loci, la sua postulazione dell’ asseribilita
di uninsieme di caratteristiche spirituali, socio-culturali, simboliche e linguistiche, che connoterebbe un
luogo, un ambiente, una nazione nella suairriducibile unicita.

Il ricorso alle armi della critica e ladelimitazione del campo d’indagine, la scelta di focalizzare su acuni
degli aspetti piu salienti della storia della culturaitaliana postunitaria, privilegiando in special modo la
pratica e teoria delle arti visive, producono gli effetti desiderati. Si apprende, tral’ altro, come la figura del
geniusloci si nascondali dove semmai non te lo aspetti; perché alimenti pieillusioni; in quale grado
galvanizzi laretoricafascista e I’ esaltante ideol ogia della | atinita ma possa pure stimolare le piu correnti



difese, democratiche e neoilluministiche, del patrimonio artistico italiano.

Traleimpressioni finali ricevute dal libro, ¢’ e quella che significativamente spinge a guardare con occhi
diversi unacuriosa peculiaritadel Bel Paese dove, forse piul che altrove, il geniusloci € stato colpito da
ripetute scosse sismiche che ne hanno compromesso la validita senza mai lasciarlo interamente sommerso
dalle macerie. E questatensione a essere di per sé sintomatica, come intuisce Chiodi.

Tanto e vero che, appenasi tentadi dipanare lamatassain cui € concettualmente imbricato il geniusloci, ci si
ritrova alquanto disorientati, non sapendo piu affermare con certezza se esista un’ arte “italiana” o seil solo
ricorrere aunatale dicituraimplichi un attaccamento alle vestigia di un obsoleto intendimento dei fenomeni
artistici edell’ideadi nazione. E ancora. Non si sa piu come definire il sentimento di appartenenza, se a
vivificarlo siano delle realta preesistenti a singolo individuo, come quelle di patria, lingua, famiglia, etc., o
se, invece, vada sviluppandosi di pari passo con esperienze e cognizioni di cui non Si aveva necessariamente
notizia prima che quel sentimento emergesse. Unavoltaincappati in simili antinomie, si € addirittura
invogliati aimmaginare la possibilitadi diventareitaliani in virtu dell’ arte e dei valori generati dalle opere
prodotte nel Bel Paese, benché, in tal caso, ci si potrebbe nuovamente smarrire non sapendo piu cosa
significhi laparola‘italiani’. Da canto suo, coerente con le argomentazioni avanzate, Chiodi constata che
oggi il carattere italiano dell’ arte realizzata nella Penisola dovrebbe pronunciarsi e lasciarsi rintracciare in
negativo: «in Italial’ arte ha da essere non italiana» ? i dove il senso di un’incognita viene dirottato in quel
‘non’ scritto in corsivo.

Spostandosi avanti e indietro nella storia e nella storia dell’ arte, dalla pittura alla fotografia, dall’ architettura
al cinema, |’ anatomia del mito prosegue a zig-zag. Se laderivairrazionale e I’ abbaglio mitopoietico sono una
minaccia costante per chi, nel Novecento, si richiamaal geniusloci, & atresi degno di nota che dal Sessanta
in poi acuni lavori di artisti quali Pascali, Festa, Ontani o Paolini, pur riallacciandosi a De Chirico e alle sue
immagini antimoderniste, svelano un’ altra diversissima funzione del mito identitario, che stavolta non
rimuove, bensi accoglie, I’ eterogeneo. Laloro arte, noncurante di restare fedele alatradizione, «puo essere
riletta non come una forma di nostalgia per un’ epoca passata [...] 0 come una desiderabile formaidentitariain
chiave antiamericana, ma come ritorno, in un contesto del tutto differente, di unavolonta di depistaggio, di
unafantasmagoriaironica e per nulla‘cultua e ».

In pit occasioni, Genius Loci riprende e corregge il suo leitmotiv: lo perde e lo riacciuffain un altro
sembiante dopo poco meno di qualche pagina. Lo stile del testo ricalca queste oscillazioni. In alcuni passi la
scrittura procede nervosamente, tradendo /o corteggiando I’ instabilita che riscontra nel confrontarsi conil
tema. Questo tratto e pregevole e spinge i lettori a partecipare ai ragionamenti dell’ autore ritrovandosi
immersi, anche loro malgrado, nel groviglio di significati e significanti fluttuanti che costituisce il sottofondo
turbolento del libro. Ma da che dipende |’ accel eramento del gia caotico moto del concetto di genius loci?



hille Bonito Ol

ancarlo Politi Editc



Larispostalafornisceil capitolo 1, dove ladiscussione di Chiodi, el’intero saggio, prende il viadauna
mostra curata da Achille Bonito Olivanel 1980 e intitolata Genius Loci. Larassegnaincludeva opere
associabili sotto larubricadel ‘ritorno alla pittura’, un fenomeno da qualche tempo nell’ aria visto che gli anni
Settanta (in Europa come oltre |’ Atlantico) registravano una saturazione sia nella praticasia nelle istituzioni e
nel mercato, con quest’ ultimo che mal sopportaval’impegno civico-politico dei necavanguardisti ele
rarefatte composizioni degli artisti concettuali. Dataal 1979 un testo programmatico in cui Bonito Oliva
introduce il termine di ‘transavanguardia per aludere allaripresade tradizionali linguaggi di pitturae
scultura da parte di cinque artisti italiani (Clemente, Chia, Cucchi, De Maria, Paladino). Essi (ri)pongono in
primo piano la manualita, |’ autocompiacimento estetico, I’ uso smodato della citazione, I’ironia e

I” esuberanza creativa affrancata darigidi pregiudizi ideologici. Per Bonito Oliva, nel rinnegare unavisione
evoluzionistica dell’ arte e della storia, la transavanguardia risponde a contemporaneo frantumarsi di ideali
che, fino a poco prima, spaziavano dalla politica allamorale e all’ economia. Un «sano opportunismo» guida
questi artisti che, nello stallo susseguente a crollo delle grandi narrative della modernita, colgono I’ occasione
per assumere un atteggiamento duttile, che privilegialalateraita del linguaggio e l’uso di strategie affini a
quelle della pitturaitaliana del manierismo, che praticava la trasgressione «simulandola dentro le maglie
convenzionali di un linguaggio che fingeva continuita e gradimento sociale».

Si comprende perché I” appropriazione dellalocuzione latina da parte di Bonito Oliva costituiscal’incipit di
Genius Loci. Sebbene il termine fosse gia riapparso non molto primanel campo dell’ architettura, dove autori
come Aldo Rossi e Christian Norberg-Schulz (ricordati da Chiodi) ne avevano fatto un uso sobrio e originale,
e nel 1980 che si volta pagina o che comungue le cose si complicano. Non piu passatista o reazionario, ma
nemmeno contenibile in una precisa fenomenologia, geniusloci assumei tratti di un’ espressione anfibia. Nel
testo introduttivo alla mostra, Bonito Oliva e prodigo di affermazioni intese a differenziare I’ arte europea da
guellaamericana; parladi ulteriori distinzioni dovute all’ area geografica e culturale del Vecchio Continente;
allude a un «carattere antropol ogico» inerente all’ arte di vari paesi; trascrive un passo in cui Hegel associale
disposizioni artistiche di alcuni popoli all’immediatezza e alla naturalita che un soggetto non puod generare
ma ritrova o riceve come dato. Se si fosse fermato a questo tipo di argomentazioni, il critico-curatore avrebbe
solo rinverdito un’ acquisita nozione del geniusloci. Manon é cosi. Bonito Oliva esaltail locale
demitizzandolo e accogliendolo nella sua instabilita, insinuando che nessun fondamento, origine o veritalo
sostenga. Con latransavanguardia, ci viene detto, gli artisti impiegano il linguaggio «come uno strumento di
transizione, di passaggio da un’operaal’atra, dauno stile all’ altro». Che si tratti di arcaismi, artigianalita,
stereotipi, oppure di alusioni acelebri dipinti, il recupero dal passato «non significaidentificazione ma
capacita di citare lasuperficie dei linguaggi ripresi».

L’ attenersi alla superficie, attribuito da Bonito Olivaai pittori dellatransavanguardia, € in sintonia con una
fortunata concezione dei segni, saussurriana e poi levi-straussiana e lacaniana, che conferisce priorita al
“significante”, agli elementi materiali, suoni e lettere di unalingua, adiscapito di ogni fissazione o stabilita
dei significati. Unavolta applicato nel campo delle arti visive, quel primato puo spronare un critico a
condurre eseges interminabili, cosi come facilitare negli artisti un movimento in piu direzioni nella storia
delle immagini. Con I’ avvento di questo nomadismo, la reclamazione identitaria non riguarda piu la
possibilita di vere incarnazioni del senso bensi si compie per viadi disseminazioni. La contraddizione
primariatralinguaggio e realta e stata assunta quale destino ineluttabile dell” homo sapiens. Lasi pud
contemplare, finanche sfruttare, manon ci si puo opporre ad essa, tentarne il superamento. A distanza, ci si
rende conto che, mentre |’ artista € portato «aritrovare le proprie radici, ad affermare la propria
individualita», nellatransavanguardiail geniusloci ritorna o si da a vedere mediante citazioni o apparizioni
di qualcosa che non potra mai essere come prima, non perché primac’ era un originale e adesso ¢’ € una
replica, maperché la distinzione tra originale e copia e saltata.



Questa nebulosa, in cui non si avvistano cominciamenti e fini, € uno dei principali motivi ispiratori del saggio
di Chiodi; assumendola come trampolino di lancio, egli pud intraprendere la disaminadi quel che, a questo
punto, e daritenersi si un oggetto fluido, tanto fisico quanto psichico, main entrambi i cas indeterminato e
indeterminabile. Privo di un referente duraturo, il geniusloci si scopre inscritto in unafittarete di rimandi,
differimenti e contraddizioni che se da un lato permettono di identificarlo e anatomizzarlo nei suoi
mutamenti, dall’ altro frustrano |’ attribuzione di una sua pienezza significante.

Inoltre, individuando una data, il 1980, Chiodi ci aiuta a capire come dopo quell’ anno diventi quasi un
obbligo scrivere un libro come Genius Loci, provare a sondare perché, vuoi nell’ Italia craxianae
berlusconiana vuoi in quella otto-novecentesca, le proposizioni identitarie in arte, se non sono vuote giain
partenza, stranamente tendono atraballare e mancare di senso. Imperscrutabile in primis, nonché aperto alle
peripezie e simulazioni tipiche dei manierismi, il geniusloci richiede un’ anatomia capace di mutare in una
chirurgiavariazionale, ossiain un vero lavoro di decostruzione. Grazie ad esso, il mito viene dissezionato,
mostrato nella sua pluralita e sconfessato nella sua categorica asserzione di identita assieme all’ idea stessa di
‘essere stanziale' che sussume e da cui sl alimenta.

Da prudente chirurgo, Chiodi esprime delle riserve in merito ale finalita degli artisti dellatransavanguardia e
al costrutto del suo apologeta. Piuttosto che localista e autarchica, quel tipo di pratica potrebbe annidarein sé
una brama di esportabilita, di farsi apprezzare al’ estero confermando atavici cliché sull’ Italia. E quindi
importante sottolineare, come fa Chiodi, che assieme ai tratti artigianali, ludici e versatili, assieme a fiuto
commerciale e a bisogno di pubblicita, potrebbe svolgere unafunzione decisival’innescarsi di un
meccanismo di subordinazionein cui I’ esserci identitario lievita nellamisurain cui assecondal’ imperativo
del “*sono come tu mi vuoi’. E invero viene qui daricordare come queste dinamiche di rispecchiamento nei
riguardi di una supposta alterita siano percepibili anche primadellafioritura transavanguardistica: nei testi
seminali del 1967-69 che segnano i primordi dell’ Arte Povera, ad esempio, Germano Celant descrive quel
nuovo fenomeno nazionale elogiando il suo attacco a consumismo e coevo tentativo di integrare arte e vita.
Aperta alla contingenza, stanca delle barriere disciplinari, I’ Arte Povera sembrerebbe attualizzare il
messaggio del Futurismo italiano. D’ altro canto, pero, il critico appare parimenti desideroso di istituire dei
paralelismi, di rialacciarsi a noto per rendere fruibile alivello internazionale I’ incognita rappresentata dalla
nuova arte. Egli la caratterizza anche enfatizzandone I’ estremo riduzionismo formale, cosi che il “povero”
arrivaarisuonare con tutt’ atro, con I’ inclinazione modernista e autoriflessiva della pittura occidental e per
come in quegli anni veniva espressa dall’ essenzialismo della Minimal Art americana.

(Poiché I’ unificazione dei suoi territori risale a meno di due secoli fa, adifferenza di Franciao Germania,

I’ Italia & entrata nella modernita con ritardo e senza poter elaborare una precisa visione della propria
organizzazione interna. Ne € una provail fatto che specializzate aree come quelle di filosofia, teoria politica,
storia e storia dell’ arte, siano cresciute facendo a meno di una concomitante ricerca di autonomia che, invece,
eil naturale riflesso delle proposizioni identitarie delle nazioni-stato. Ad eccezione forse della derivafascista,
del suo modernismo reazionario, questo stato di cose continuera a protrarsi. Invece di procedere esercitando
il diritto al’ autopoiesi, magari interrogandosi lucidamente sulla sopravvivenzadi pensieri e volizioni che
anticipano o annunciano la stessa modernita, parte dellaculturain ltalias direbbe guidatadal desiderio di
evitarei conflitti, quasi temesse di non riuscire ariscattarsi da uno stato di subalternitareale, presunto o
indotto che sia).



(Occorrerebbe che, avendo riflettuto sulle interessanti tesi avanzate da Dopo il Turismo di LuciaTocci, e
semmai consultato il paradigmatico Orientalim di Said, qualcuno scrivesse una dissertazione sul ‘malocchio
del turismo’, inteso come sguardo invidioso e rapace del turista-colonizzatore che non solo soggioga,
stravolgendolo, il proprio oggetto di contemplazione, marende talmente dipendenti i colonizzati dall’ atrui
ammirazione che prendono a dubitare della possibilita di una propria esistenza indipendente. Se
analizzato in questa chiave, piuttosto che risorsa economicaindispensabile al futuro del Bel Paese, il turismo
si mostrerebbe nella sua capacita di indurre alla depressione, se non alla dimenticanza, di checchessiadi
ereditario o nativo si conservi nel luoghi ospitanti. Similmente, se ci sl accingesse a scrivere una storiadella
coscienza storicadell’ arte in Italia, bisognerebbe valutare con cautelal’ apporto offerto atal fine da quel
viaggiatori, conoscitori e storici che, dallafine del Settecento in poi, si spostano in lungo e largo nella
Penisola dissotterrando documenti, scoprendo tesori nascosti e opere di artisti dimenticati. Laloro impresa,
senza dubbio meritevole, €, per quanto curioso possa sembrare, inversamente proporzionale a una quiescenza
discorsivanei territori frequentati. Tanto che, dopo Luigi Lanzi e Leopoldo Cicognara, bisognera attendere
molti decenni prima che gli scrittori italiani smettano di limitarsi alo scrutinio dei soli archivi, lasciando agli
“stranieri” il compito di raccontare lastoriaeil significato del loro patrimonio artistico).




Ritornando a Genius Loci, e rimarchevole che tralabase di lancio sceltada Chiodi e le paginein cui egli s
avviaa prospettare delle conclusioni si stabilisca un implicito rapporto di complementarieta. Laddove il
capitolo 1 illustravala dissolvenza del geniusloci e giustificavail proposito di trattarlo come un mito, il
capitolo 7 amplifica e riposiziona quell’ assunto, vuoi grazie ad un’analisi dell’ arte italiana degli ultimi due
decenni vuoi riallacciandosi ai nuovi problemi che riguardano le pratiche culturali in un mondo galvanizzato
da un’incessante proliferazione, comunione e confusione di dati. In questa fase finale del libro, entrano in
gioco dall’ anti-monumentalita delle opere di Cattelan all’ inappartenenza o dicotomiatraesilio e patria
teorizzata da Agamben, dalle stranianti periferie urbane fotografate da Ghirri a paradigma dellateoria
postcoloniale. Non ¢’ €, evidentemente, una simultaneitatrale prime e le ultime pagine, ma se nel corso della
lettura si avverte che entrambe sono indispensabili per descrivereil geniusloci € perché una sorta di avatar
cognitivo permane sullo sfondo a dirigereil traffico dal capitolo 1 al 7.

Infatti, nel suo insieme, Genius Loci si avvale di un propellente identificabile nell’impal caturateorica ala
base della transavanguardia; quest’ ultima avrebbe difficilmente retto senzai puntelli della doxa post-
strutturalista (Barthes, Derrida, Foucault, Lacan etc.): senza dare per ormai scontate |’ arbitrarieta del segno,
I"abiura di qualsivogliatipo di essenzialismo, la necessita di smontare la metafisica della presenza e diffidare
infine degli appelli alle agentivita umane. Appena migrada Parigi aNew Y ork, quelladoxa si insedia nei
campus universitari provocando una scossa di notevole magnitudo nell’ ambito delle cosiddette humanitas. Di
piu: il credo post-strutturalista muta sensibilmente allorché autori come Bhabha, Spivak e tanti atri se ne
appropriano al fine di teorizzare le inedite condizioni culturali e identitarie emergenti in ragione dell’ enorme
incremento del numero di individui in transito sul pianetaallaricercadi opportunita di vita e lavoro in luoghi
spesso lontanissimi dai paesi di origine. Le nuove realta postcoloniali e multiculturali non solo generano
innumerevoli forme di ibridazione, incroci di linguaggi e mentalita, zone di contatto €/o conflitto tra mondi
eterogenei, maimpongono un ripensamento del genius loci che diviene inconcepibile se non ci si sharazza di
dualismi tipo quelli di soggetto e oggetto, spazio fisico e mentale.

Laddove la poetica transavanguardista incitava al disimpegno, se non abears nella narcisistica esibizione di
un sé fabbricato ad hoc per |o sguardo dell’ atro, lateoria postcoloniale aborre gli specchi e predilige quale
arenadi lotta per il riconoscimento un dominio transnazionale doveil sé el’atro da s, indefinibili a priori,
scaturiscono grazie ai processi di scontro e/o negoziazione in atto. Nel corso di tale lotta, pero, restano
decisivi lapolisemiaeil camouflage, e contaminazioni trafolklore e culture elitarie, I’amalgama di
tradizioni locali e aspettative globali. Una volta agganciato Genius Loci a questa recente postazione
discorsiva, Chiodi puo chiudereil cerchio eriprendere il temadella nostraidentita o post-identita nazionale
richiamandosi, tral’ altro, alle tesi di Bhabha secondo il quale una cultura e uno spazio di enunciazione
ambivalente che non tolleral’imposizione di gerarchie o la pretesa di autosufficienza e originalita.

| lineamenti di un’identita post-identitaria vengono abbozzati argomentando che unariconsiderazione

dell’ arte e della culturarealizzate in Italia negli ultimi tempi, anziché valorizzare radici e invarianze, dovra
cogliere gli intrecci trala cultura nazionale e le altre culture. Solo un racconto plurale riusciraa delucidare la
biunivocita dell’ esperienzaitalianaa di la della sua continuita territoriale. Da qui I’ urgenza di percepirsi e
lasciarsi percepire in negativo. La succitata non italianita dell’ arte italiana € auspicabile eil rafforzars di
guesta nuova fisionomia dipendera dal suo «lasciar intravedere un’identita non autoritaria, non orientalizzata,
non nostal gica, non mitologica, non consumabile». E in questa dimensione di «impura molteplicita,
preannunciata ai tempi della transavanguardia ma comprensibile nella sua complessita grazie ad esperienze
artistiche e culturali piu vicine anoi, che Genius Loci invocaadifesadi unapatriadai confini positivamente



indistinti uno spirito antitaliano quale «unico possibile genius loci».

Man mano che smonta alcune inveterate prerogative italiane, Genius Loci aiuta a scorgere un aspetto
alquanto trascurato della nostra recente storia artistico-culturale. Dagli anni Sessantain avanti, artisti e
scrittori d'arte desiderosi di posizionare il proprio lavoro a di ladei confini nazionali hanno, seppure
inconsapevol mente, forgiato delle interessanti modalita di confronto con il cosiddetto “estero”. Cio é
immediatamente verificabile nei discorsi dellacritica. Laddove Celant introduce i “poveristi” nell’ arena
internazionale, da un lato valorizzando i loro tratti specifici e dall’ altro accostando e loro opere e quelle dei
minimalisti americani, Bonito Oliva pone in primo piano la particolarita e la differenza—il geniusloci — che
perd s mostrano talmente tinte di manierismi da comprometterne volutamente I’ integrita. Chiodi eredita
guesta breve storia di autoposizionamenti e si inserisce in essa appunto con la sua decostruzione del mito di
un’arte “italiana’. Genius Loci ritaglia uno spazio di teoresi che gli permette di auspicare un’ ulteriore fase,
pil smagata, in cui opere e autori italiani possano avventurarsi su di una strada post-identitaria. Il suo &
quindi il terzo di tre schemi esegetici nei quali, nonostante le diverse angolazioni da cui viene scrutata o
descritta, I’identita dell’ arte italiana &, o diviene, tale a patto di allentare |’ attenzione nei riguardi del genius
loci: implicarlo con moderazione, adottarlo come una maschera, oppure demistificarlo.

In ciascuna delle tre fasi trapelala presenza di tensioni tramotivi ispirazionali interni e sollecitazioni o
pressioni di tipo esterno, ma da questa dicotomia latente si evince una sortadi prefigurazione della situazione
italiana. Proprio perché Paese spaesato rispetto a sé come rispetto all’ altro da sé, I Italiarisaltatrale nazioni
europee in quanto anticipai rudimenti di un modus operandi che e diventato frequente negli ultimi decenni
con |’avvento di quella che viene chiamata arte globale o globalizzata. L’ espansione dei mercati dopo lafine
della Guerra Fredda, I'incremento del processi di diaspora e migrazione causato dal crollo degli imperi
coloniali, sono acuni dei fattori determinanti ai fini di un nuovo assetto che vede un crescente numero di
artisti non-occidentali entrare nel sistema dell’ arte mondiale. Integrazione e successo, pero, pongono
problemi non sempre risolvibili. Per esempio, siamo intorno a 1990, piu I’ arte contemporanea africana si
deterritorializza e viene apprezzata all’ estero e piu tende a mutare in termini di forme e contenuti allorché
molti dei suoi protagonisti lavorano nelle grandi metropoli dell’ Occidente. In merito a queste metamorfosi,
curatori quali Olu Oguibe e Okwui Enwezor denunciano il pericolo di un assoggettamento ai canoni
occidentali, al gusto di unaélite di collezionisti sedotti dall’ esotico. Per non disancorarsi del tutto dai luoghi
dellamemoria, rinunciando a priorita, convinzioni e linguaggi nativi, dovrebbero formarsi degli interstizi nei
quali i segni introdotti dagli artisti da postazioni eterogenee verrebbero rielaborati e trasfigurati in una
gammadi nuovi costrutti identitari.

A rischio di apparire disinvolti, si potrebbe avanzare che da circa mezzo secolo tanto le culture artistiche che
vantano pedigree gloriosi e sono sostenute da unamemoria di sé, quanto quelle dei popoli fino a poco tempo
faritenuti, erroneamente, privi di storia condividano, seppur con i dovuti distinguo, un fato comune. Hanno
damisurarsi con un inedito sincretismo che coinvolge un numero sempre maggiore di abitanti del pianeta
rendendoli, primadi ogni cosa, dei cittadini dell’informazione, ovvero inclini ad aggiornarsi e aggiornare
24/7 un’inquantificabile massa di dati. Partecipare e rispecchiarsi in questo poliedrico insieme virtuale
stimola ad accogliere lareata non tanto nei suoi particolari quanto nelle guise di un tutto illimitato eppure
stranamente pubblico e accessibile, il che evidentemente incide sia su abitudini e modi di pensare e lavorare
della gente che sul contesto dell’ arte. Infatti, mentre un sentimento del globale é rintracciabile in epoche
lontane e casi di emulazioni, mescolanze e contaminazioni stilistiche ricorrono nella storia delle arti visive —
lacui storicitadiventain parte ammissibile da quando si € preso a decifrarle e narrarle —, adesso e diverso. La
mutazione di scalaetale cheil bisogno di sentirsi integrati potrebbe restare frustrato se non ci si rendesse
disponibili arelativizzare valori, significati e comportamenti. Non sorprende I’ abbondanza di opere che



ormai manifestano una misturadi tratti un po’ indigeni (africani, cinesi, russi etc.) eun po’ reminiscenti di
unasortadi lingua franca acquisita nel sistemainternazionale dell’ arte contemporanea.

I mantenimento di questo principio di realta sincreticaregge nellamisurain cui le situazioni di carattere
locale rimangono impercettibili nellaloro intimita, difatti ignorate e ignote, ameno che non le s rettifichi e
traducain linguaggi o tecniche della comunicazione gia socialmente condivise. Si riduce, ciog, la possibilita
che la nostra esperienza del tempo possa variare assieme alla prospettiva che assumiamo localmente su un
argomento, un affetto, un pensiero etc., proprio come |’ esperienza dello spazio a sua volta muta con
I"innescarsi di meccanismi di co-dipendenzatralanostraidentita soggettiva e la percepita pregnanza
psicofisicadi cose e luoghi, poco importase |’ esserci in situ sSiamateriale o immateriale.

Insomma, piu lafenomenologia discreta del locale vacillao si confonde nel flussi dell’informazione, piu la
figuradel geniusloci diviene opaca. E difficile dire se funzioni damoneta di scambio nel mercanteggiamento
planetario, sopravvivain quanto vestigia del passato o rappresenti un mito di cui sarebbe bene fare ameno. In
Genius Loci ladecostruzione del mito e chiave per scoprire delle strutturazioni identitarie pit idonee ai nhostri
tempi. Macio non significa che giustizia sia stata fatta. Non potrebbe darsi invece che, proprio nell’ era
digitale di accelerazioni, mobilita e multiculturalismi, occorraripensareil geniusloci — unariconsiderazione
acui il saggio di Chiodi indirettamente contribuisce sgombrando il campo dainvadenti equivoci —in quanto
emblematico di un particolare intendimento della stanzialita?



Nell’antichita, presso i Greci ei Romani, un daimon o genio lo si potevatrovare sia nell’ animo delle persone,
siain quello di qualungue localita, che fosse un monte, un bosco, un fiume o unacitta. Si riconosceva ai
luoghi una componente immateriale nonché la capacita di ospitare o lasciar nascere uno spirito, una deita
locale che personificasse degli elementi naturali. Vi erano vari tipi di geniusloci: le Ninfe vivevano nelle
fontane, nei ruscelli e nel mare; le Driadi erano spiriti degli aberi, dei boschi e delle foreste. Mala
deificazione dei luoghi pud spingersi oltre. A suo modo, anche |’ antro della Sibillaa Cuma é rappresentativo
di unaparticolare ‘forza’ attiva e influente nelle persone che vi abitano o 1o visitano (come nel caso di Enea
al quale la sacerdotessa consigliadi procurarsi un ramo d oro che gli consenta di tornare dagli Inferi). E
ancora. In un famoso aneddoto, degli stranieri venuti arendere visitaa Eraclito si stupiscono di trovarlo in



cucinamentre si scalda presso un forno, a cheil filosofo risponde che anche Ii abitano gli dei. Egli offre cosi
una duplice testimonianza di come I’incontro con le deita possa avvenire anche in luoghi affatto ordinari e le
localita stesse trasfigurarsi allorché ispirano e/o accolgono pensieri ed emozioni. Secoli dopo, a questa vita
segreta dell’ esserci stanziale accenna anche Meister Echhart quando dice che, nella sua anima, Gerusalemme
e «tanto vicina quanto il luogo in cui mi trovox». Tutt’ altro che banale effetto di nomadismo cerebrale, questa
vicinanza prevede un’ ubiquita del significato della citta santala cui pregnanza spirituale e tale da azzerare le
distanze e stabilirsi atrove mantenendo la medesima intensita.

Che riguardi localita, individui reali o personaggi immaginari, il geniusloci presso gli antichi implicail
configurarsi e il mantenimento di un’identita garante ai fini di una continuita affettiva e cognitiva dei singoli
come delle comunita. L’ animismo favorisce larelazionabilita vuoi perché si innescano dinamiche di
territorializzazione e deterritorializzazione che intrecciano deita e persone, geografia e tratti caratteristici
della specie homo sapiens, vuoi in quanto un genius loci pud fungere da sito di collettiva aggregazione
identitaria nei momenti di trasformazione e cambiamento. Mac’ e di piu. Questo diventare cosale o sensibile
di elementi extrasensibili attraverso un processo di riconoscimento, deposito e accumulazione di affetti e
concetti, presenta un’analogia con il modus operandi tipico dei saper fare creativi: cosi come le opere di un
poeta, un narratore, un artista visivo introducono valori, verita e intenzioni di senso che si direbbe ambiscano
atramandarsi ora e ancora, il geniusloci parimenti ignorarigide causazioni cronologiche. Assieme ai
fenomeni artistici, € daannoverars trale prime, fantasiose, postulazioni di vere e proprie reata psichiche
sussistenti dentro e oltre un milieu e ciascuna con misure temporali e qualita sue proprie.

L’ allusione alle ‘realta psichiche' ci riportaall’ipotesi di unaconcreazione di pensieri e materia, all’influenza
che lanostra specie esercita sull’ equilibrio geologico della Terra e alla scarsa consapevolezza di come |’ arte
possa incidere nella vicenda umana. A questo punto, e possibile interpretare questi interrogativi e la
processione di pensieri formatasi dopo laletturadi Genius Loci come un invito alla prudenza: anon
dismettere qual cosa solo perché ci appare opaca o inadeguata rispetto alle esigenze del momento. E

guest’ ultima, infatti, unatentazione a cui il saggio di Chiodi spesso cede anziché resistere.

Viene in mente un proverbio inglese che ammonisce a‘ non buttare vial’ acqua sporca assieme al bambino’.
Nel nostro caso, I’ acqua sporca e evidentemente | autocompiacimento patriottico, che talvolta ha malcelato la
subalternita culturale dell’ Italia, nonché la pretesa di misurare le attivita dell’ arte e della cultura servendosi

del metro della nazione-stato.

I bambino da salvare &, invece, il geniusloci nella sua cogente implicazione che gli stimoli percettivi e
I attitudine a deificare I’ambiente in cui viviamo non siano semplicemente qualcosa di sorto 0 motivato
internamente in noi, ma costituiscano anche un evento di sensibilizzazione verso atmosfere e significati
indipendenti dai nostri stati mentali coscienti.

Sesi gettaviail geniusloci asseme allavanagloriae ai velleitarismi che hafomentato, ci si preclude la
possibilita di pensareil dominio del locale come un’ areainestricabile da entita pregne di proprieta sensibili,
sovrasensibili oppure composte di entrambe. Analogamente, ci si preclude la possibilita di pensare i

fenomeni artistici in quanto esempi di territorialita autonome, governate da qualita e volizioni che appaiono
fuori legge, refrattarie ai diktat del sincretismo e di unaincontrollata moltiplicazione di informazioni.
Entrambe, |’ arcaicainvenzione del geniusloci e lamillenaria praticadel saper fare creativi, ispirano a
considerare che un’ agentivita artistica avrebbe poca importanza ai fini della sopravvivenza della specie senza
assumere che il mondo e la natura siano dei milieu di emozioni e contenuti che stimolano e pongono richieste
aun artista. Oltre al grado di expertise di quest’ultimo, € la sua parte umana aintervenire interagendo,



ridefinendosi e co-originandosi con |I” habitat mediante la creazione di nuovi valori.

Nel rivelare unarimarchevole somiglianza con gli attributi di autonomia, astanza e vita propriaavolte
conferiti ale opere d’ arte da artisti e scrittori, lafiguradel geniusloci descrive una postazione ma anche, e
simultaneamente, un’ occupazione territoriale e un’ esperienza di posizionamento nello spazio come nel tempo
e nella storia. Nomina habitat, forme e cose che andrebbero percepiti alla stregua di un organismo complesso
capace di emergere all’interno di unagamma di scale temporali, eredita indigene e memorie del futuro e
quindi dotato di un incalcolabile numero di velocita con cui segni e persone si uniscono €/o disgregano.

E opportuno segnalare la presenza di simili intoppi perché I'impianto concettuale di Genius Loci pud
facilmente indurre a sottovalutarli. Il patrocinio del post-strutturalismo e delle sue ramificazioni in acune
teorie postcoloniali comporta degli obblighi: I’ unicita e la natura creaturale del genius loci devono cedereil
passo aladifferenza, al nomadismo, al frammentario e all’impuro. Tuttavia, mentre &€ imperativo emancipare
concetti quali quelli di identita da abiette manipolazioni e adoprarsi al loro superamento, non € chiaro come
I” affrancamento possa compiersi, se bastera sradicare ogni colonialismo e incrementare mescolanze di segni,
trasversalismi e intrecci tra culture.

In questi anni, il multiculturalismo € giustamente servito a combattere autoritarismi, smascherare le subdole
riproposizioni del razzismo e rivendicare dignita e pari opportunita di vita per tutti gli abitanti del pianeta.

L’ esito di queste lotte, pero, € alquanto dubbio, anche perché nel frattempo hanno fatto perdere di vista delle
realta piu complesse attinenti alla disuguaglianzatrale class eil sistemico impoverimento di molti a
vantaggio del pochi. Infatti, non molto dopo la sua comparsa, la politica multiculturale sembra essersi fatta
cooptare dall’ ideologia neoliberista nella sua capacita di attrarre nell’ orbita del “ primo mondo” sempre piu
individui, tra cui non solo migranti extra-occidentali, in un’escalation di scambi tanto commerciali quanto
culturali dove prevale lalogicadel profitto e perdurano le diseguaglianze sociali da incensate e
comprovate. Sono simili fattori ad aver favorito, tral’ atro, I’ euforia mercantile e I’ apertura verso espressioni
artistiche ibride di cui e divenuto propugnatore I’ apparato dell’ arte contemporanea fin dagli anni Ottanta. La
difesa delle differenze e della mobilita non sfocia necessariamente in nuove forme di democrazia, puo anzi
acuire tensioni, competizione e guerradi tutti contro tutti inquadrando infine le moltitudini sotto la cupola di
un tempo univoco e totalizzante.

Affinché le identita non scadano in qualcosa di meramente spendibile e consumabile, forse bisognerebbe
prestare maggiore attenzione a quel che stride con la mentalita dominante nel mondo del sincretismo.

Ci s riferisce all’ assolutamente stanziale, a cio che perdura cosi com’ € e, di generazione in generazione, puo
rinnovare il senso vuoi di una permanenzavuoi di un perfezionamento di unagammadi quid significanti che,
proprio come ci hanno preceduti, potrebbero restare dopo di noi e addiritturaispirare la creazione di nuove
forme di stanziadita. Il geniusloci € un esempio archetipico di tale condizione, cosi come, aun livello molto
piu complesso, lo sono alcune opere d arte. Di piu: entrambe condividono il paradosso che, nellaloro sfera,
lastanzialitaelaplasticita non si escludono avicenda. Tanto quanto il geniusloci appare animato e
plasmabile allorché si contemplail suo carattere stanziale, parimenti le opere guadagnano unaloro stanzialita
spazio-temporale a patto che le si riconosca dotate di unavitainterna, quali entita uniche che avrebbero
potuto essere 0 non essere 0 essere totalmente diverse da quel che sono.

C'édarestare grati a Stefano Chiodi perché le peripezie del genius loci dalui descritte permettono di capire
come la stanzialita non solo sia passibile di mistificazioni, probabilmente facilitate dalla sua occulta natura



plastica, ma possa anche diventare oggetto di una sistemicarimozione, finendo con il rappresentare la parte
innominabile di un mondo che lateme in quanto destabilizzatrice dei suoi principi-cardine di mobilita,
(ri)produzione di beni eillimitata crescita economica. D’ atro canto, pero, le vicissitudini del genius loci
segnal ano anche e soprattutto |’ urgenza di approssimarsi concettualmente a quell’innominabile, provando a
comprendere la vita segreta dello stanziale e quindi intenderlo non piu in termini di paralis e incitamento a
passivo conservatorismo. La sua é una zona assolta da dimensioni predefinite e pertinente tanto al campo
della materia quanto a quello delle idee. Da un paesaggio o da un teorema, da un chip o un’ architettura
regale, da un dipinto o una persona, si puo ricevere una confermadi come le realta psichiche siano pregne di
esperienze e cognizioni che disconoscono I’ arbitrarieta dei segni e aspirano afissarsi in forme e significati
che nessuna interferenza possa scalfire, né alcuna mani polazione monetaria 0 ermeneutica sminuire.

Unavoltaletto Genius Loci € naturale spingersi oltre e chiedersi se, in un mondo globalizzato e post-
occidentale — oltre che postcoloniale —, una critica d’ arte militante possa mai risorgere e se detta resurrezione
non debba avvenire in ambiti locali senza perd accontentarsi di dare voce adei contenuti supposti periferici.
Occorrerebbe forzareil limite cosi daridisegnare ad hoc i rapporti tra centro e periferia, travalori indigeni e
tensioni cosmopolite. Ancoraunavoltail territorio “italiano” pud fungere da banco di prova. Dalla storia
dellasuavolubilita culturale si raccoglie un’indiretta conferma del bisogno di inaugurare un nuovo corso
introspettivo in cui poter riconoscere le agentivita umane nellaloro duplice facolta di farsi e disfarsi senza
riflettere alcuna aprioristica essenza. Non pit quindi rigida ma nemmeno plurima e cedevole quasi come se il
suo destino fosse quello di disseminars al’ infinito, semmai sfoggiando le forme minori di un manierismo
multiculturale, I’identita potrebbe lasciarsi intravedere nelle sembianze di entita che emergono precisamente
in quanto appaiono sottratte e inintelligibili sele si osservacon le lenti uniformanti del tempo unico e
accentratore. Laloro nascita avverrebbe infatti in un luogo per il quale non ci sono (ancora) strumenti utili a
calcolare vicinanze e lontananze. Forse e proprio immaginandosi simili localita che gli antichi presero a
parlare di geniusloci. E forse, cosi facendo, ci hanno consegnato i rudimenti per figurarsi la Terra stessa
come un unico genius loci, il cui cosmico equilibrio di rotazioni e rivoluzioni € I’ espressione di una
stanziditairrinunciabile nello sforzo collettivo per sostenere la vita sul nostro e su altri pianeti.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

