DOPPIOZERO

Sogni di spiriti immondi

Marco Ercolani
19 Dicembre 2021

Un libro che si proponga di indagare “storia e critica dellaragione onirica’ nel tentativo di scrutareil terreno
incerto che connotail vasto regno del sonno non puo essere che audace. Garelli indaga con attenzione
scrupolosail pensiero dei filosofi su questo temaeil lettore si ritrova aimparare come i confini fravegliae
sonno siano tutt’ altro che definiti, non solo nella contraddittoria contemporaneita ma anche nei tempi di
Cartesio, Rousseau e Kant in cui lamodernita e natae s e consolidata. 11 libro si strutturain nove sezioni:
Dall’ onirocritica alla critica della ragione onirica; Un mondo incerto; | sogni di Monsieur Descartes; La
derealizzazione; Reality shows; Songes et Lumiéres; Metafisica e Schwarmerei; |1 sogno di una cosain sg
La notte del mondo. Nellaintroduzione, dal titolo Penso dungue sogno, I’ autore prende subito la parola cosi:
«Questo libro parladi sogni. Falsi», nel senso che rappresentano immagini delle cose e non perché siano fals
in quanto sogni: a contrario sono una “verita percepita’ che struttural’ identita dell’ uomo, frarealismo e
visione, sullasciadelle parole di Proust: «...lanostravita, distratta dinanzi a cose di cui ignoriamo
I’importanza per noi, attenta a quelle che forse non ne hanno, succube di esseri senza nessun rapporto reale
con noi, pienadi oblii, di lacune, di ansieta vane, la nostra vita simile a un sogno» (SSI, XXI1I). Aggiunge
I"autore (SSI, XX): «...il sogno, come le diverse forme del delirio e dellafollia, € un modo di travestire cio
che é letteralmente ab-norme». Si potrebbe dire: I’ abnormita &€ immunizzata dalla maschera del sogno.

Garelli evocala Commedia ricordando I’ ipotesi, formulata da alcuni studiosi, che I’ intero viaggio dantesco
sia compreso nello spazio di un sogno. Inoltre Dante, nella Vita nuova, ha descritto la nascita del suo amore
per Beatrice attraverso sogni e visioni. Shakespeare, nel monologo di Prospero allafine della Tempesta,
scrive: «Questi nostri attori, come giavi ho detto, erano tutti degli spiriti e si sono dissolti in aria sottile... Noi
siamo della stessa sostanza di cui sono fatti i sogni, e lanostra breve vita é circondata da un sonno» (SSI, p.
66). Nel trattatello giovanile Olympica Descartes racconta tre sogni diversi. Dopo essersi addormenttao
“pieno di entusiasmo”, convinto di averetrovato i fondamenti della scienza, si trova a camminare con
difficolta, piegato dal vento; cercainvano unachiesaper pregare; si intrattiene con uno sconosciuto; poi,
spaventato dal rumore penetrante di un tuono, vede scintille di fuoco sparse nella stanza e ne provaterrore.
Ma, come sottolinea Garelli, Descartes «sa, mentre sogna, di trovarsi in un sogno». Datutti questi esempi si
evidenzia come il regno onirico non sia solo una fantasia notturna avulsa dal reale maun territorio
perturbante che influenzalo stato di veglia, sollecitato dai fantasmi onirici a nuove scoperte interiori.

La vita & sogno di Calderon de laBarca, il Don Chisciotte di Miguel de Cervantes, sono opere dove laliberta
oniricanon s disgiunge dallalucidaanalis dei diversi “sensi” possibili attribuiti all’incomprensibile sogno.
“Non capire” il mondo onirico el’inizio di un’ avventura che sviluppa unarete complessa di ipotesi e di
pensieri verso un “altrove” non soltanto poetico o evocativo. Maesiste un pensiero del sogno? Garelli
interroga, a questo proposito, lafilosofia classica, da Pascal aHegel, e trova non una risposta ma molteplici
riflessioni contrastanti. Come scrive Pascal: «Non posso concepire I’ uomo senza pensiero. Sarebbe una pietra
o un bruto... L"uomo non € che una canna, la pit debole della natura ma una canna pensante» (SS, p. 148).

E nello stesso tempo esiste I intervallo del sogno, I’ abbandono provvisorio dellaragione, la creazione di un


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sogni-di-spiriti-immondi
https://test.doppiozero.com/marco-ercolani

teatro capovolto dove tutto cio che avviene non sembra appartenerci.

Per Michel Foucault il mondo del sogno non € un giardino interiore nel quale elaborare fantasie ma un
mondo nuovo dove il sognatore riconosce il movimento della sua esistenza, della sua stessa liberta. Ogni
sogno € una responsabilita dell’ anima, un’insorgenza acuta, un’incursione nell’immaginario. Mala pluralita
dell” universo onirico mette al riparo dall’ univocita dell’ interpretazione, e crea un mondo a g, fitto di ombre e
costellato di luci. Lo stesso sogno, in individui diversi e con diverse esperienze, assume sempre prospettive
altre. La“funzione di vita’ del sogno é quelladi esistere, siachelo s ricordi durante la veglia oppure no.
Qual cosa accade, non in quanto dettato da voci divine macome fenomeno composto daimmagini
(incomprensibili, secondo lalogica dellavitadiurna) della storiadi unavita. Esistono dei sogni, delle
immagini che ci portano altrove, anche rispetto alla storia antropologica del sognatore. Foucault trasformala
riduttiva esplicazione del mistero onirico nella necessita di una prospettiva piu ampia, sospesa fra ascensione
e caduta dell’individuo, dove la multiforme varieta dell’ indagine non esclude né le categorie freudiane né il
simbolismo junghiano.



Antonin Artaud

MESSAGGI
RIVOLUZIONARI

=

—




Il sogno, secondo antiche tradizioni, € la soglia che consente I’ accesso dell’ uomo a mondo infero. Ma
guando questa soglia viene varcata, come nell’ universo psicotico, alorail sogno, invece di veicolare
rappresentazioni inconsce, diventa paradossal e desiderio di realta. |1 sogno reale distoglie da uno stato di
delirio che, sevissuto in stato di veglia per ventiquattr’ ore a giorno, diventa un incubo senzarisveglio. La
prospettiva onirica e un dedalo di interpretazioni: non esiste un sogno in sg, da decifrare tramite unaformula,
mail sogno di quel particolare sognatore, lalibera espressione del suo essere. Foucault sintetizza cosi il
proprio pensiero sulla veritafilosoficain rapporto a sogno e alafollia: «E stato necessario parlare della
folliasolo in rapporto all’“altraforma’ che permette agli uomini di non essere folli, e non € stato possibile
descrivere quest’ altraforma, per parte sua, se non nella primitiva vivacita che laimpegnain un dibattito
infinito con lafollia. Era quindi necessario un linguaggio senza sostegno» (SE, pp. 121-122).

Ed é impossibile non ricordare, quando si parladi “linguaggio senza sostegno”, Antonin Artaud, mentre con
sarcasmo, in un suo scritto minore, criticalo spirito analitico: «Quando nasce lo spirito analitico, I’'uomo si
immagina penetrare la Natura e dissezionare i suoi segreti, esattamente come un chirurgo disseca un muscolo
0 separa gli organi dal corpo; mentre, nello stesso momento, esattamente come il chirurgo smette di esserein
ascolto del corpo, I’uomo perde il suo contatto con la Natura. Si potradire quel che si vorra contro la
conoscenza istintiva, & tuttavia essa che ha reso possibili tutte le grandi invenzioni umane. E I'immaginazione
senza limiti dell’ uomo che ha da sempre nuitrito le civilizzazioni» (MR, pp. 49-50). Diagnosticato come
schizofrenico, Artaud spiega agli esseri sani le strutture della conoscenza e parla dell’immaginazione in
quanto nutrimento dellacivilta.

Lo stretto rapporto fra sogno ed esistenza non cessa mai di esistere, perché I’ uomo, addormentato o desto,
continua a sognare, atessere I’ ordine del suo discorso, fra sonno onirico e veglia analitica. In questo senso
eccezionale un passo di Hegel sul processo di generazione delle immagini in quella che lui chiamala* notte
della conservazione”, cioe quel fondo dell’animain cui si depositano esperienze e sentimenti, costituendo la
struttura ontologica dello spirito dell’ individuo: «L’uomo e questa notte, questo puro nulla, che tutto
racchiude nella sua semplicita— unaricchezza senza fine di innumerevoli rappresentazioni e immagini, delle
quali nessunagli stadi fronte o che non sono in quanto presenti. Cio che qui esiste e lanotte, I’interno della
natura— un puro S&; in fantasmagoriche rappresentazioni tutt’intorno e notte, improvvisamente balza qui
fuori unatestainsanguinata, la un’ atrafigurabianca, e atrettanto improvvisamente scompaiono. Questa
notte si vede quando si fissa negli occhi un uomo — si penetrain una notte, che diviene spaventosa; qui a
ognuno sta sospesa di contro la notte del mondo» (SSI, p. 379). La suggestione della scrittura e la suatonalita
emotiva evocano qui il concetto di angosciadi Kierkegaard e di Heidegger.

Garelli commenta: «Piu che a sogno, peratro, la“notte della conservazione” fa pensare ale cosiddette
immagini ipnagogiche: ovvero a quelle rappresentazioni intense e vivide che si presentano a volte nellafase
iniziale dell’ addormentamento mentre si prende sonno. Alla coscienza desta, e dunque alla filosofia, spetta
sempre (ma solo dopo) il compito di mettere ordine in questo caos di immagini non ancora ricondotte
all’universalitadel logos» (SSl, p. 379). |l periodo dellaveglia g, allora, custode e ordinatore dei fenomeni
onirici. E leimmagini oniriche non assomigliano forse aleillusioni “leopardiane”, che € impossibile ridurre
al silenzio? «Il combattere leillusioni in genere e il piu certo segno d’ imperfettissimo e insufficientissmo
sapere, e di notabile illusione» (Zibaldone, 1715, TO, p. 477).



E davvero difficile riassumere, in una breve nota di lettura, la polivalenza di questo libro, che fluttuafrale
storie oniriche come unainsonne trascrizione di sogni antichi e moderni e di pensieri sul sogno. L’ autore non
ci conduce a nessuna soluzione precisa se non a considerare questo tema: nel discorsi filosofici e letterari
dell’ epoca modernail sogno puo essere pensato come un artificio dellaragione che prendale distanze

dall’ altro da sé, mostrando quell’ alterita contrapposta a questa solidita di pensiero? E dove stail vero senso
del discorso? Nell’ essere costretti ad anmettere che il mondo del sogno haleggi atrettanto solide di quello
della veglia ma ha bisogno dello stato di veglia per formare |a sua esistenza? La narrazione freudiana del
sogno non € il sogno malasua narrazione diurna. | costante interscambio fra veglia e sonno &, dopo questo
libro, ancora piu aperto, ricco di ipotesi, dubbi, citazioni, intuizioni, considerazioni, mai suffragate da verita
storiche assol ute.

Come scrive Heinrich von Kleist il 22 marzo del 1801 a Wilhelmine von Zenge: «Se gli uomini avessero
davanti agli occhi due vetri verdi, dovrebbero concludere che gli oggetti osservati attraverso questi vetri sono
verdi, e non potrebbero mai stabilire se |’ occhio mostri loro le cose cosi come realmente sono o0 non
attribuisca ad esse qualche proprieta che appartiene non alle cose, bensi all’ occhio. Lo stesso vale per
I’intelletto. Noi non possiamo decidere se quanto chiamiamo verita sia realmente verita o soltanto apparenza»
(SSl, p. 329). 1l Phantast (il “visionario” esemplificato dal filosofo mistico Emanuel Swedenborg) non e solo
lo psicotico che proiettafuori di séle sue percezioni allucinatorie mal’“uomo onesto” (la definizione é di
Kant) che racconta la sua personale, irripetibile verita. L’ abisso spalancato dalla facoltaimmaginativa (
Einbildunsgkraft) puo anche spaventare per lasuairriducibilita a reale conosciuto ma resta necessaria
“funzione dell’anima’, suo imprescindibile fundus.

Libri consultati

Antonin Artaud, Messaggi rivoluzionari, Edizioni Ortica, 2019 (MR).
Ludwig Binswanger, Sogno ed esistenza, Milano, Guanda, 1993 (SE).
Gianluca Garelli, Sogni di spiriti immondi. Soria e critica della ragione onirica, Einaudi, 2021 (SSl).

Giacomo Leopardi, Tutte le opere, Sansoni, 1983 (TO).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

