DOPPIOZERO

Nel corpo dell’” Inferno”

Arianna Agudo

21 Dicembre 2021

Dopo aver superato i tre controlli all’ingresso (temperatura, green pass e ticket) e aver lasciato gli “ingombri
terreni” nel guardaroba, si accede all’ Inferno salendo |e scale — ovviamente elicoidali, seppure ascendenti.
Su, a primo piano dell’ Inferno, avvolti dal buio spezzato dalle “disperate strida’ degli alarmi fatti scattare
dai visitatori vinti dalla seduzione del colore, iniziail percorso ideato da Jean Clair e LauraBossi per
commemorare i settecento anni dalla morte di Dante. Ospitata dalle Scuderie del Quirinale dal 15 ottobre al 9
gennaio 2022, la mostraraccoglie |e rappresentazioni dell’ Inferno dantesco — da cui il titolo Inferno —
succedutesi nel secoli. Lo spettatore, trasformato in un novello abitante degli inferi, percorre passo a passo le
dieci saletematiche fino a «usci[r]», letteralmente, «ariveder le stelle» (Riveder le stelle & appunto il titolo
dell’ ultima sala che raccoglie, trale altre, le “stellari” opere di Anselm Kiefer e Gherard Richter), inun
crescendo tanto emotivo quanto cronologico che, nella parte finale, 1o costringe a un facciaafacciacon il
proprio inferno: ovvero con |I’ormai umano — troppo umano — inferno contemporaneo che, nel “ sistema
esegetico” di Jean Clair, viene individuato e rappresentato dalla prigione, dall’ alienazione dellavitain
fabbrica e nelle metropoli, dallafollia e, naturamente, dagli orrori della guerra.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/nel-corpo-dellinferno
https://test.doppiozero.com/arianna-agudo

Niente Purgatorio, niente Paradiso. In guesto monumentale omaggio alla Divina Commedia, il Sommo Poeta
e Inferno e nient’ altro che Inferno. Come scriveva gia nel 1561 Pierre Boaistuau in un passaggio delle sue
Histories prodigieuses — passaggio non a caso posto in esergo da Georges Bataille al saggio Le deviazioni
della natura —: «Fratutte le cose che possono essere ammirate sotto lavoltadel cielo, non si vede niente che
risvegli di piu lo spirito umano [...], che provochi nelle creature un’ ammirazione o un terrore piu grande che
i mostri, i prodigi, le abominazioni per cui noi vediamo |le opere della natura rovesciate, mutilate e troncate».

Lo spazio immaginifico dell’ Inferno € abitato dal mostruoso, dall’anomalo, dall’ abietto e datutte quelle
“visioni d’eccesso” che sortiscono quel malessere cosi «oscuramente legato a una seduzione profonda.
Questi capricci dellanatura di cui, sottolineail filosofo, é responsabile la natura stessa, costituiscono il
secondo termine della dial ettica delle forme. Unaforma che, soprattutto nel caso dell’ Inferno, coincide in
modo assoluto con il corpo umano: in questo senso viene intesa da Jean-Luc Nancy nel suo On the soul —
testo che fa da corollario a quel Corpus che tanto deve a pensiero batailliano — dove afferma che «se ¢’é un
corpo, haunaformal...]. Il corpo élaformal...] in quanto e forma, essenzia mente forma, cioé corpo».

L’inferno e fatto di corpi. L’inferno e l’inferno dei corpi. Dilaniati, decomposti, mutilati, messi in massima
tensione, trasformati in massa amorfa, ammassati: sono i corpi, sempre e solo i corpi, alottare per la salvezza
dell’anima. Larappresentazione pittorica dell’ Inferno, dal medioevo ai nostri giorni, sembrainfatti aver
incessantemente tentato di rispondere alla deleuziana domanda: Cosa puo un corpo?

La stessa topografia dell’ Inferno — cui tanto spazio é dedicato nella mostra— viene spesso immaginata come
anatomia, come corpo mostruoso e fagocitante. Esiste infatti una relazione tanto biunivoca quanto ontologica
tra spazio e corpo poichéil corpo € in quanto spazio. Come scrive Nancy, il corpo e «cio che si potrebbe
anche chiamare un luogo. | corpi sono i luoghi dell’ esistenza, e niente esiste senza un luogo, senza un la, un
“qQui”, un “qui € », ed & per questo che, secondo I’ autore, I’ ontologia del corpo e I’ ontologia stessa. Mativo in
parte ripreso anche da Giorgio Manganelli che Dall’ inferno — straordinario testo pervaso dariflessioni
logico-illogiche sulle impossibili categorie spazio-temporali che strutturano quel (forse) luogo infernalein

cui I’autore si immagina (forse) morto, intrappolato in un kafkiano eterno processo di tribunale — si domanda:
«che significa, topograficamente, esser morto e, «giacché ignoro in qual luogo io mi trovi [...] che
significa"mi trovo"? Ho forse una cosi chiara coscienza del mio consistere, che possa di me dire cheio mi
trovo "qui"?». E prosegue, in perfetta concordanza con Nancy: «ma se siamo in qualche luogo, dobbiamo pur
“essere”’ », atrimenti, come sarebbe mai possibile poter affermare di “essere” al’ inferno?



T
i, e r

AR

iy Y
I S L i

Wiy

I._ N J .
© Morgan Library, ! Ew York

In uno dei saggi contenuti nel monumental e catalogo della mostra (Inferno. pubblicato da Electa), L’ inferno.
Una topografia del male, LauraBossi ci ricorda come questo luogo indicibile, impensabile e infigurabile sia
stato invece immaginato dal «pensiero umano [...] irrimediabilmente ancorato allo spazio», come una
caverna, un «abisso nero e oscuro», suggerendoci un’ ulteriore analogia con quel corpo che si concepisce,
sempre secondo Nancy, «nellatenebra, e come tenebra stesso»: «concepito e formato nella cavernadi
Platone e come questa stessa caverna», laddove «il corpo-cavernaé lo spazio del corpo che si vede da dentro
», daquel luogo indicibile, proscritto e accessibile ala sola, disincarnata, immaginazione.

Protagonista assoluta del corpo-inferno e labocca, quella bocca che per Bataille «el’inizio, o, se si vuole, la
pruadegli animali [...] laparte piu animata, cioé la piu terrificante per gli animali vicini». Quella parte del



corpo animale che nellavisione dell’ Inferno viene assunta come metafora della paura di essere divorati fino a
trasformarsi, come nel caso della splendida Miniatura della bocca dell’ Inferno dal Libro d’ ore della Vergine
di Claude Molé (1550 circa), nella «terribile figura di Satana [dove] la bocca e I’ ano sono intercambiabili» —
scrive lo stesso Clair nel saggio di apertura del catalogo nel quale circumnaviga Bataille senza tuttavia mai
nominarlo (si pensi aquel corpo “tubolare” teorizzato in L’ano solare, in cui aperturaanale e boccale
coincidono per opposizione) — aperture spalancate sempre pronte a fagocitare e precipitare I’uomo in

«quell’ abisso infernale e ghiottone, quel ventre sempre inappagato, quella caverna brulicante di mostri [...],
quell’ antro boccale e anale allo stesso tempo». Se labocca e per Bataille prerogativa degli animali, poiché la
complessa articolazione del corpo umano ne ha parzialmente obliterato la prominenza, ci sono tuttavia dei
casi incui il potenziae di violenza dell’ orifizio orale «riprende repentinamente il sopravvento» — scrive il
filosofo —, ossia quando «il terrore e la sofferenza atroce fanno della bocca I’ organo delle grida strazianti».
Forse non € un caso che nel bel catalogo Electa, a capitolo dedicato a Primo Levi e curato da Marco
Belpoliti che ci ricorda come il chimico torinese usasse «l’ espressione “animale-uomo” per parlare dei
deportati nel Lager» — a sottolineare la perdita di umanita trasmutata in animalita— faccia seguito proprio il
capitolo intitolato L' urlo del male dove si indugia sugli orrori della guerra.




Proprio agli orrori della guerra (in particolare alle torture perpetrate in Bosniain quei giorni di cui avevaletto
su Le Monde) pensava Nancy mentre preparava la conferenza sul corpo tenutasi alla Regional School of the
Fine Arts (Le Mans, 8 aprile 1994). Intitolata provocatoriamente On the Soul — perché «lI’animaé la
differenza del corpo da se stesso, il rapporto con I’ esterno cheil corpo € per sestesso[...]. L’animaéla
formadel corpo» —in essail filosofo ribadisce comeil corpo, per essere corpo, debba essere sempre un’ entita
impenetrabile e, alo stesso tempo, estesa ed esposta all’ esterno poiché si costruisce sempre in relazione ad
un altro corpo («distinto da altri corpi. Un corpo inizia e finisce contro un atro corpo»). Dopo aver
specificato il significato di “ex” nel termine estensione, si concentra su quello di tensione sottolineando come
il corpo (vivo) possieda sempre unatension, o tonos, che lo distingue dallarigidita cristallizzata dei cadaveri.
In questo modo I’ autore evidenziainvolontariamente il paradosso dell’immago infernale, dovei corpi dei
defunti continuano a contorcersi, ribellarsi, dimenarsi (ed € proprio questa parossistica tensione del “ corpo
infernale” ad aver affascinato, tragli altri, Auguste Rodin e ad averlo guidato nellarealizzazione della Porta
dell’inferno di cui si pud godere, al’interno della mostra, un calco in gesso e numerosi disegni preparatori) in
pose che ricordano davicino — e non a caso — le orrorifiche e disumane convulsioni dei malati di mente che
abitano la parte finale della mostra.

In questa lettura “ corporea’ dell’ Inferno dantesco condotta prevalentemente attraverso lalente di Jean-Luc
Nancy, preme un’ ultima osservazione di carattere “quantitativo” poicheé, prerogativadei corpi che abitano
I'inferno, € quelladi presentarsi prevalentemente come “masse’: montagne di corpi accatastati, ammucchiati,
spinti gli uni contro gli altri (ed € anche questo elemento “quantitativo” ad affascinare, ad esempio, i seguaci
di Hieronymus Bosch iperpresenti nella mostra), laddove e proprio il concetto di massa a occupare la
posizione antinomica a quelladi corpo nell’ elaborazione teorica del filosofo francese. Infatti, se da una parte
«C e sempre unafolla di corpi», dall’ altra «non ¢’é mai unamassadi corpi. Dove ¢’ € unamassadi corpi, non
C' & piti un corpo» perché solo «il cadavere forma una massa». E questo che accomuna |’ Inferno tanto

all’ orrore della guerra quanto all’ alienante vita delle metropoli: nel negare precisamente quella
«determinazione singolare [che] & essenziale per il corpo» e, con esso, |’ individuazione ed esistenza stessa
del soggetto.



Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

