
 

Nel corpo dell’“Inferno” 
Arianna Agudo
21 Dicembre 2021

 

Dopo aver superato i tre controlli all’ingresso (temperatura, green pass e ticket) e aver lasciato gli “ingombri
terreni” nel guardaroba, si accede all’Inferno salendo le scale – ovviamente elicoidali, seppure ascendenti.
Su, al primo piano dell’Inferno, avvolti dal buio spezzato dalle “disperate strida” degli allarmi fatti scattare
dai visitatori vinti dalla seduzione del colore, inizia il percorso ideato da Jean Clair e Laura Bossi per
commemorare i settecento anni dalla morte di Dante. Ospitata dalle Scuderie del Quirinale dal 15 ottobre al 9
gennaio 2022, la mostra raccoglie le rappresentazioni dell’Inferno dantesco – da cui il titolo Inferno –
succedutesi nei secoli. Lo spettatore, trasformato in un novello abitante degli inferi, percorre passo a passo le
dieci sale tematiche fino a «usci[r]», letteralmente, «a riveder le stelle» (Riveder le stelle è appunto il titolo
dell’ultima sala che raccoglie, tra le altre, le “stellari” opere di Anselm Kiefer e Gherard Richter), in un
crescendo tanto emotivo quanto cronologico che, nella parte finale, lo costringe a un faccia a faccia con il
proprio inferno: ovvero con l’ormai umano – troppo umano – inferno contemporaneo che, nel “sistema
esegetico” di Jean Clair, viene individuato e rappresentato dalla prigione, dall’alienazione della vita in
fabbrica e nelle metropoli, dalla follia e, naturalmente, dagli orrori della guerra.  

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/nel-corpo-dellinferno
https://test.doppiozero.com/arianna-agudo


 

Niente Purgatorio, niente Paradiso. In questo monumentale omaggio alla Divina Commedia, il Sommo Poeta
è Inferno e nient’altro che Inferno. Come scriveva già nel 1561 Pierre Boaistuau in un passaggio delle sue
Histories prodigieuses – passaggio non a caso posto in esergo da Georges Bataille al saggio Le deviazioni
della natura –: «Fra tutte le cose che possono essere ammirate sotto la volta del cielo, non si vede niente che
risvegli di più lo spirito umano […], che provochi nelle creature un’ammirazione o un terrore più grande che
i mostri, i prodigi, le abominazioni per cui noi vediamo le opere della natura rovesciate, mutilate e troncate».

Lo spazio immaginifico dell’Inferno è abitato dal mostruoso, dall’anomalo, dall’abietto e da tutte quelle
“visioni d’eccesso” che sortiscono quel malessere così «oscuramente legato a una seduzione profonda».
Questi capricci della natura di cui, sottolinea il filosofo, è responsabile la natura stessa, costituiscono il
secondo termine della dialettica delle forme. Una forma che, soprattutto nel caso dell’Inferno, coincide in
modo assoluto con il corpo umano: in questo senso viene intesa da Jean-Luc Nancy nel suo On the soul –
testo che fa da corollario a quel Corpus che tanto deve al pensiero batailliano – dove afferma che «se c’è un
corpo, esso ha una forma […]. Il corpo è la forma […] in quanto è forma, essenzialmente forma, cioè corpo».

 

L’inferno è fatto di corpi. L’inferno è l’inferno dei corpi. Dilaniati, decomposti, mutilati, messi in massima
tensione, trasformati in massa amorfa, ammassati: sono i corpi, sempre e solo i corpi, a lottare per la salvezza
dell’anima. La rappresentazione pittorica dell’Inferno, dal medioevo ai nostri giorni, sembra infatti aver
incessantemente tentato di rispondere alla deleuziana domanda: Cosa può un corpo?

La stessa topografia dell’Inferno – cui tanto spazio è dedicato nella mostra – viene spesso immaginata come
anatomia, come corpo mostruoso e fagocitante. Esiste infatti una relazione tanto biunivoca quanto ontologica
tra spazio e corpo poiché il corpo è in quanto spazio. Come scrive Nancy, il corpo è «ciò che si potrebbe
anche chiamare un luogo. I corpi sono i luoghi dell’esistenza, e niente esiste senza un luogo, senza un là, un
“qui”, un “qui è”», ed è per questo che, secondo l’autore, l’ontologia del corpo è l’ontologia stessa. Motivo in
parte ripreso anche da Giorgio Manganelli che Dall’inferno – straordinario testo pervaso da riflessioni
logico-illogiche sulle impossibili categorie spazio-temporali che strutturano quel (forse) luogo infernale in
cui l’autore si immagina (forse) morto, intrappolato in un kafkiano eterno processo di tribunale – si domanda:
«che significa, topograficamente, esser morto?» e, «giacché ignoro in qual luogo io mi trovi […] che
significa "mi trovo"? Ho forse una così chiara coscienza del mio consistere, che possa di me dire che io mi
trovo "qui"?». E prosegue, in perfetta concordanza con Nancy: «ma se siamo in qualche luogo, dobbiamo pur
“essere”», altrimenti, come sarebbe mai possibile poter affermare di “essere” all’inferno? 

 



 

In uno dei saggi contenuti nel monumentale catalogo della mostra (Inferno. pubblicato da Electa), L’inferno.
Una topografia del male, Laura Bossi ci ricorda come questo luogo indicibile, impensabile e infigurabile sia
stato invece immaginato dal «pensiero umano […] irrimediabilmente ancorato allo spazio», come una
caverna, un «abisso nero e oscuro», suggerendoci un’ulteriore analogia con quel corpo che si concepisce,
sempre secondo Nancy,  «nella tenebra, e come tenebra esso stesso»: «concepito e formato nella caverna di
Platone e come questa stessa caverna», laddove «il corpo-caverna è lo spazio del corpo che si vede da dentro
», da quel luogo indicibile, proscritto e accessibile alla sola, disincarnata, immaginazione. 

 

Protagonista assoluta del corpo-inferno è la bocca, quella bocca che per Bataille «è l’inizio, o, se si vuole, la
prua degli animali […] la parte più animata, cioè la più terrificante per gli animali vicini». Quella parte del



corpo animale che nella visione dell’Inferno viene assunta come metafora della paura di essere divorati fino a
trasformarsi, come nel caso della splendida Miniatura della bocca dell’Inferno dal Libro d’ore della Vergine
di Claude Molé (1550 circa), nella «terribile figura di Satana [dove] la bocca e l’ano sono intercambiabili» –
scrive lo stesso Clair nel saggio di apertura del catalogo nel quale circumnaviga Bataille senza tuttavia mai
nominarlo (si pensi a quel corpo “tubolare” teorizzato in L’ano solare, in cui apertura anale e boccale
coincidono per opposizione) –: aperture spalancate sempre pronte a fagocitare e precipitare l’uomo in
«quell’abisso infernale e ghiottone, quel ventre sempre inappagato, quella caverna brulicante di mostri […],
quell’antro boccale e anale allo stesso tempo». Se la bocca è per Bataille prerogativa degli animali, poiché la
complessa articolazione del corpo umano ne ha parzialmente obliterato la prominenza, ci sono tuttavia dei
casi in cui il potenziale di violenza dell’orifizio orale «riprende repentinamente il sopravvento» – scrive il
filosofo –, ossia quando «il terrore e la sofferenza atroce fanno della bocca l’organo delle grida strazianti».
Forse non è un caso che nel bel catalogo Electa, al capitolo dedicato a Primo Levi e curato da Marco
Belpoliti che ci ricorda come il chimico torinese usasse «l’espressione “animale-uomo” per parlare dei
deportati nel Lager» – a sottolineare la perdita di umanità trasmutata in animalità – faccia seguito proprio il
capitolo intitolato L’urlo del male dove si indugia sugli orrori della guerra.

 

 



 

Proprio agli orrori della guerra (in particolare alle torture perpetrate in Bosnia in quei giorni di cui aveva letto
su Le Monde) pensava Nancy mentre preparava la conferenza sul corpo tenutasi alla Regional School of the
Fine Arts (Le Mans, 8 aprile 1994). Intitolata provocatoriamente On the Soul – perché «l’anima è la
differenza del corpo da se stesso, il rapporto con l’esterno che il corpo è per se stesso […]. L’anima è la
forma del corpo» – in essa il filosofo ribadisce come il corpo, per essere corpo, debba essere sempre un’entità
impenetrabile e, allo stesso tempo, estesa ed esposta all’esterno poiché si costruisce sempre in relazione ad
un altro corpo («distinto da altri corpi. Un corpo inizia e finisce contro un altro corpo»). Dopo aver
specificato il significato di “ex” nel termine estensione, si concentra su quello di tensione sottolineando come
il corpo (vivo) possieda sempre una tension, o tonos, che lo distingue dalla rigidità cristallizzata dei cadaveri.
In questo modo l’autore evidenzia involontariamente il paradosso dell’immago infernale, dove i corpi dei
defunti continuano a contorcersi, ribellarsi, dimenarsi (ed è proprio questa parossistica tensione del “corpo
infernale” ad aver affascinato, tra gli altri, Auguste Rodin e ad averlo guidato nella realizzazione della Porta
dell’inferno di cui si può godere, all’interno della mostra, un calco in gesso e numerosi disegni preparatori) in
pose che ricordano da vicino – e non a caso – le orrorifiche e disumane convulsioni dei malati di mente che
abitano la parte finale della mostra.

 

In questa lettura “corporea” dell’Inferno dantesco condotta prevalentemente attraverso la lente di Jean-Luc
Nancy, preme un’ultima osservazione di carattere “quantitativo” poiché, prerogativa dei corpi che abitano
l’inferno, è quella di presentarsi prevalentemente come “masse”: montagne di corpi accatastati, ammucchiati,
spinti gli uni contro gli altri (ed è anche  questo elemento “quantitativo” ad affascinare, ad esempio, i seguaci
di Hieronymus Bosch iperpresenti nella mostra), laddove è proprio il concetto di massa a occupare la
posizione antinomica a quella di corpo nell’elaborazione teorica del filosofo francese. Infatti, se da una parte
«c’è sempre una folla di corpi», dall’altra «non c’è mai una massa di corpi. Dove c’è una massa di corpi, non
c’è più un corpo» perché solo «il cadavere forma una massa». È questo che accomuna l’Inferno tanto
all’orrore della guerra quanto all’alienante vita delle metropoli: nel negare precisamente quella
«determinazione singolare [che] è essenziale per il corpo» e, con esso, l’individuazione ed esistenza stessa
del soggetto. 

 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

