
 

Edgar Morin: virus e complessità 
Francesco Bellusci
4 Gennaio 2022

Nelle pagine conclusive del suo ultimo libro, Lezioni da un secolo di vita (appena edito in Italia da Mimesis),
Edgar Morin condensa in una serie di brevi aforismi-memento l’eredità del suo pensiero complesso e la
saggezza distillata nell’esperienza di una vita lunga un secolo. Il penultimo di questi, che recita: “La Realtà si
nasconde dietro le nostre realtà”, appare sufficiente a certificare, quasi a mo’ di sincope, la dissoluzione di
quei miti che hanno costellato la scienza classica moderna, sedimentati nell’inconscio collettivo occidentale,
e che la crisi della pandemia ha reso macroscopica: l’oggettività assoluta, la prevedibilità del futuro, il
perfezionamento costante delle conoscenze, il controllo e dominio della natura. Se la Realtà è intesa
correttamente come un intreccio di dimensioni plurime, come un insieme di connessioni instabili (già il
grande fisico tedesco Heisenberg parlava di “tessuto di eventi”), essa non può che sfuggirci e tanto più
allontanarsi al nostro sguardo indagatore, quanto più è da noi segmentata in “tante” realtà, sbriciolata in tanti
saperi, rinchiusi ognuno nel proprio gergo e dipartimento accademico, e acquisiti nell’illusione di poter
essere osservatori esterni e neutrali del proprio oggetto.

 

Circa trent’anni fa, in Terra-Patria (1993), il libro profetico in cui attuava una mirabile sintesi di pensiero
complesso e di pensiero ecologico e denunciava l’“agonia planetaria” in controcanto alle sirene del
globalismo neoliberista (ma come non ricordare che già, in Pensare l’Europa (1987), aveva ammonito sulla
fragilità di un mondo globalizzato, dove “la vittoria di un virus sull’immunologia umana si ripercuote
immediatamente in cinque continenti...”?), Morin scriveva: “Il pensiero che compartimenta, taglia e isola,
permette agli specialisti e agli esperti di essere molto efficienti nei loro compartimenti e di cooperare
efficacemente in settori di conoscenza non complessi, in particolare in quelli concernenti il funzionamento di
macchine artificiali; ma la logica alla quale tali persone obbediscono estende sulla società e sulle relazioni
umane i vincoli e i meccanismi non umani della macchina artificiale… Di più, le menti parcellizzate e tecno-
burocratizzate sono cieche alle inter-retroazioni e alla causalità circolare, e spesso considerano ancora i
fenomeni secondo la causalità lineare; percepiscono le realtà viventi e sociali secondo la concezione
meccanicistica/deterministica valida per le macchine artificiali”. È questa cecità che impedisce di vedere le
catastrofi che il progresso tecnoscientifico e tecnoeconomico “preparano”, come è successo per la pandemia. 

 

Abitare la complessità significa, allora, innanzitutto pensarla, conoscerla, anche se la complessità oltrepassa
la nostra conoscenza, cercando di superare le compartimentazioni del sapere scientifico e di contrastare la
tendenza sempre più anonima a utilizzare questo sapere parcellizzato, da parte di attori economici e Stato.
Uno degli assiomi della complessità è l’impossibilità, anche teorica, dell’onniscienza. Quest’ammissione di
“dotta ignoranza”, che accompagna le elaborazioni del pensiero complesso e che oggi trova riscontro nel
tempo della pandemia, segnato da incertezze anche scientifiche, non comporta affatto una rinuncia al sapere e
ai metodi della scienza, ma è vista e predicata da Morin come un pungolo per la riforma della scienza e del
pensiero. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/edgar-morin-virus-e-complessita
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci


Senonché, la possibilità offerta dalla crisi attuale di percepire concretamente la sfida della complessità e di
osservare la scienza nel suo procedere per tentativi, errori e controversie, senza l’involucro trionfalistico
trasmesso dall’immagine positivista, non è servita nell’immediato a rafforzarne il valore di base, cogente e
irriducibile per la nostra cultura e per la nostra organizzazione sociale, soprattutto in situazioni di emergenze.
Viceversa, l’ha indebolita di fronte all’onda d’urto scatenata dall’infodemia anti-scientifica, con le sue
notorie intonazioni complottiste, oscurantiste, sempliciste, che si presenta non meno perniciosa e
subdolamente virale della pandemia e che è sembrata irrorata da quel meccanismo radicato e inquietante
dello spirito umano che Elias Canetti definiva lo “schivare il concreto”, l’evitare, cioè, ciò che ci sta vicino
ma non si è all’altezza di affrontare.

 

Per rintuzzare tale onda, non pochi sostenitori della scienza si sono lasciati sospingere sulle rive torbide dello
scientismo e di una “ragione dogmatica”, dimenticando come la ricerca scientifica si nutra della
dialettizzazione tra verità e dubbio, tra metodo razionale e immaginazione (il chimico tedesco Kekulé von
Stradonitz raccontava di avere scoperto nel sogno la struttura del benzene...), e compromettendo di
conseguenza spesso la possibilità di un dibattito aperto e argomentato, oltremodo necessario allorquando i
passi iniziali e incerti della ricerca scientifica, soprattutto in presenza di fenomeni ignoti e inattesi, lasciano
alle scelte politiche e alla responsabilità collettiva diverse opzioni possibili di intervento. Nelle numerose
interviste che ha rilasciato e sul suo profilo Twitter, Edgar Morin ha sempre lamentato gli effetti deplorevoli
di tale cortocircuito.

 

Ogniqualvolta si arrivi a uno scenario in cui si oppongono, da un lato, scienziati chiusi nella roccaforte delle
loro specializzazioni, e, dall’altro lato, un pubblico pronto a credere a qualsiasi cosa, da tenere a distanza, è
un disastro politico, ma anche un pericoloso fallimento per gli scienziati stessi. E intellettuali e filosofi, come
si auspicava già Alfred North Whitehead agli inizi del secolo scorso, dovrebbero svolgere un ruolo e
un’azione importanti per scongiurarlo. Tanto più che, oggi, pur sempre nell’alternarsi di difficoltà e prodigi
inevitabilmente legato ai suoi metodi empirici e sperimentali, la scienza, a differenza del secolo scorso nel
quale, con le due guerre mondiali prima e con la guerra nucleare “fredda” dopo, ha mostrato le sue
potenzialità mortali e di annientamento, in questo inizio di secolo, invece, si sta ponendo come una leva
fondamentale per la transizione a una società umanistica della cura, a una “economia della vita” e alla
riparazione ecologica del mondo. E questo, dopo aver dato un contributo rilevantissimo, in pochi secoli, alla
grande trasformazione che sta mettendo in gioco il destino stesso dell’umanità. Assumere questa prospettiva,
servirebbe anche a ridimensionare i ricorrenti esercizi di “filosofia del sospetto” sul lato oscuro della
biopolitica, che, come ogni politica, non va dimenticato, ha anche un lato benefico, creativo, istituente, e,
quindi, umanamente e socialmente vitale.

 

Come Morin ha sempre suggerito, sin dai suoi esordi intellettuali come “sociologo del presente”, negli anni
Sessanta del Novecento, correggendo il punto di vista di Marx, la scienza moderna va vista sia come una
branca del pensiero, sia come il tessuto di base, la vera “infrastruttura” della società, in quanto è all’origine
della tecnica moderna che dà vita e secerne l’infrastruttura economica. Ma, la scienza, che ha sviluppato
metodi strabilianti per investigare i suoi oggetti, non dispone dei mezzi per riconoscere il suo ruolo sociale e
la sua struttura di pensiero, rimane solitamente una conoscenza che non si conosce affatto. Mettendosi alla
ricerca di questi mezzi e muovendosi in questo spazio interstiziale, a partire dagli anni Settanta, Morin ha
impostato la sua riflessione originale, intercettato l’emergenza di una “scienza nuova”, elaborato il metodo
della complessità.

 



Il sociologo francese studia lo sviluppo delle scienze per cogliere, per così dire “alle loro spalle”, più in
generale, i paradigmi, cioè gli schemi concettuali che modellano un pensiero, una teoria, una visione del
mondo. Giunge presto alla conclusione che solamente un paradigma della complessità può contribuire a
modificare il pensiero contemporaneo, mutilato dai paradigmi semplificanti, assurti all’apogeo con la scienza
moderna classica, che occultano la complessità del mondo e della conoscenza umana. Indica il ruolo
determinante svolto nel cambio di paradigma dalla fisica delle particelle, dalla biologia, dalla cibernetica,
dalle scienze sistemiche, di cui sono sovente ignari gli scienziati stessi. Ma in molta ricerca scientifica sui
“sistemi complessi” vede ancora la tara di un neomeccanicismo e di una posizione ambigua, come quella di
Tycho Brahe che teneva un piede nel paradigma tolemaico e un altro nel paradigma copernicano nascente.
Da qui il colpo di genio di Morin: passare dalla complessità “ristretta” degli scienziati alla complessità
“generalizzata” che rende necessaria la riforma del pensiero, dal punto di vista logico e categoriale. 

 

 

Possiamo allora provare a trarre una lezione sul significato della scienza alla luce dalla crisi attuale, a fissarla
in alcuni punti, ispirandoci non solo alle lezioni che Morin stesso ha estrapolato dai vorticosi avvenimenti
recenti, ma globalmente alla sua teoria della complessità. 

 

La scienza spinge la scienza a cambiare. Siamo esseri biologici, culturali e sociali, che hanno sviluppato una
forma e attività di conoscenza, condotta in maniera verificata e verificabile, chiamata scienza, che non è
eterna ma può evolvere. I progressi e le crisi di questa scienza non ci hanno spinto solo a modificare
profondamente il nostro pianeta (al punto, forse, di entrare in una era geologica nuova, l’Antropocene), ma
spingono anche a un cambiamento di scienza, perché essa non può più poggiare sui pilastri di una volta



(ordine, causalità lineare, riduzione a elementi semplici…). Questa evoluzione della scienza comporta
l’autoconoscenza e l’autocoscienza.

 

Lo scopo della scienza non è più necessariamente il dominio della natura. Anzi, questo dominio diventa,
oggi, un problema da affrontare per e con la scienza stessa. D’altronde, si tratta di divenire consapevoli che la
gigantesca potenza tecnologica, che abbiamo sviluppato a partire dal secolo scorso, poggia sulle scoperte di
scienze che, al contempo, si sono rese coscienti della mancanza dei “fondamenti” e della fallibilità e non
assolutezza del proprio sapere (con il principio di incompletezza di Gödel, con il principio di
indeterminazione di Heisenberg, con la nozione di “informazione” in biologia...). Fatti che accentuano la
responsabilità della società e dei ricercatori rispetto al “valore” della scienza, in quanto sistema di
manipolazione, e non solo di comprensione. 

 

La scienza, invece, si è eclissata all’ombra della tecnoscienza. Abbiamo subito il fascino e l’ebbrezza dello
sviluppo tecnologico, che ha perpetuato in noi l’illusione del dominio e del controllo del mondo, fino a
quando cambiamento climatico e pandemia non hanno cominciato a incrinarla, anche in modo traumatico.
Con l’avvento della tecnoscienza, nella seconda metà del secolo scorso, l’interesse per i “frutti” tecnologici
della scienza è andato di pari passo con il disinteresse per le sue teorie sottili, i suoi metodi, i suoi principi
(talaltro comunicati in modo esoterico in riviste specializzate). La società della conoscenza, di cui tanto si è
parlato nei decenni scorsi da parte dei policy maker, è rimasta sostanzialmente wishful thinking. In verità,
abbiamo creato una società dell’uso delle tecnologie. Si impone, quindi, la necessità di rilanciare
l’apprendimento delle scienze nei sistemi educativi, nella cornice di uno studio più generale della
“conoscenza della conoscenza”, che non solo eventi come la pandemia rendono urgente (quali limiti della
nostra conoscenza ci impediscono di prevedere la minaccia di un nuovo virus?: sarebbe un tema da affrontare
in classe…), ma, in generale, la formazione di cittadini consapevoli, chiamati a concorrere in modo
democratico e trasparente alle decisioni su quale direzione intraprendere, tra tutte quelle possibili consentite
dalle tecnoscienze. 

 

Le scienze progrediscono con l’organizzazione ‘collettiva’ delle controversie scientifiche. Ne abbiamo avuto
prova con la pandemia, perché la pressione pubblica ad avere soluzioni mediche ha offerto in parte una platea
mediatica a queste controversie. Abbiamo anche appreso la complessità, cioè le incertezze e le antinomie a
cui va incontro la gestione di situazioni di emergenza come questa e il modo in cui esse ridisegnano il ruolo e
il rapporto tra scienziati e decisori politici. Considerati i “tempi di reazione” della ricerca di fronte a
fenomeni ignoti, ai secondi spetta il compito di prendere e annunciare decisioni tenendo conto di ciò che gli
scienziati sanno, ma anche di ciò che non sanno (o non sanno ancora). Mentre ai primi spetta il compito di
mettere i decisori in guardia su ostacoli, fattibilità, effetti retroattivi, senza mai prenderne il posto. 

 

La “scienza nuova”, senza il mito dell’onniscienza, serve a superare il paradigma tecnocratico. È il
paradigma che parte dal falso presupposto di una disponibilità illimitata di energia e di mezzi utilizzabili,
della loro rigenerabilità immediata e della possibile “riparazione” tecnica dei danni ecologici come
conseguenza del progresso. Questo paradigma poggia su un residuo dell’era scientista che è il mito
dell’onniscienza e sulla tendenza alla specializzazione e alla frammentazione dei saperi, come si è detto.
Entrambi, in modo più o meno esplicito, regolano ancora sia l’organizzazione della ricerca e della produzione
della conoscenza, sia l’organizzazione dell’amministrazione statuale. Oggi, ne registriamo i limiti in un
contesto di crescente complessità e incertezza. Al di là dell’emergenza sanitaria o ecologica, la sfida della
complessità costringe a ridefinire i rapporti tra esperti e scienziati, da un lato, e funzionari



dell’amministrazione e decisori, dall’altro lato. Nessuno è onnisciente: il funzionario ha bisogno dell’esperto,
così come l’esperto ha bisogno del funzionario e insieme possono migliorare le conoscenze sullo sfondo di
una realtà non del tutto conoscibile in anticipo e prevedibile e possono apprendere insieme a rispondere alle
circostanze e all’imprevisto, come nel caso di una pandemia. Tutti, in una società e in un mondo complessi,
dobbiamo disporci nella posizione di poter arrivare a sapere ciò che non si sapeva, sapendo in partenza che
non si sa tutto. Come ha scritto una volta, la filosofa e chimica Isabelle Stengers, la prima domanda che un
esperto dovrebbe porre, appena consultato, è: dove sono i miei co-esperti?

 

La scienza non si fa solo in laboratorio. Viviamo in un’era in cui la tecnica prodotta dalle scienze trasforma
la società, ma anche la società tecnologizzata e le strutture tecnoburocratiche trasformano o costringono
retroattivamente la scienza stessa. Scienza, tecnica e società si sviluppano in modo sempre più
interdipendente. Se un tempo gli scienziati producevano un potere sul quale non avevano alcun potere, in uno
scenario futuro di “catastrofismo illuminato”, che li chiamerà ancora di più in causa, i ricercatori
probabilmente si sentiranno meno impotenti e giocheranno più consapevolmente il loro ruolo sociale. 

 

La scienza non è né dea né idolo. Morin lo ha ricordato a più riprese: la scienza tende sempre più a
confondersi con l’avventura umana da cui è emersa e con il suo andamento errante e imprevedibile, che non
giunge mai al capolinea, né procede verso un “radioso avvenire”. E proprio per questo rimane uno strumento
formidabile per dialogare con l’incertezza. Per converso, i rigurgiti di scientismo a opera di scienziati e non-
scienziati o il riattribuire alla scienza un compito messianico, non le rendono un buon servizio, dal momento
che la espongono al contraccolpo violento della delusione cocente, che fa fermentare scetticismo e
relativismo. 

 

In conclusione, dal punto di vista del filosofo della complessità, la crisi della pandemia è l’occasione della
presa di coscienza dei limiti e delle incertezze della nostra conoscenza, anche di quelli legati all’impresa
scientifica moderna, che a fortiori rimane la frontiera più avanzata ed efficace dell’avventura cognitiva
umana. Dopotutto, come ha ammonito qualcuno, non preserveremo certo la biodiversità con la biologia di
Plinio il Vecchio o stabilizzeremo il clima con la fisica di Aristotele o combatteremo il coronavirus con la
medicina di Avicenna.

Morin c’insegna che così come l’idea che la nostra conoscenza sia illimitata è un’idea troppo limitata,
analogamente l’idea che la nostra conoscenza sia limitata ha conseguenze illimitate, nella misura in cui funge
da lievito per la nostra possibilità di insistere nella conoscenza. Non siamo di fronte al tramonto della
scienza. Semmai, è l’alba della scienza, con coscienza. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





