
 

Zanzotto, la lingua che non si sa 
Gian Mario Villalta
8 Gennaio 2022

Sostare sulle riflessioni di Andrea Zanzotto che riguardano il fatto linguistico, ovvero la facoltà e l’effettiva
pratica dell’umano parlare, è sempre bello, all’inizio e poi – parafrasando Rilke con un sorriso – un po’
tremendo. C’è sempre in questi frangenti il passaggio, la frase, l’aggettivo che imprime nel discorso qualche
avvio di vertigine. Zanzotto, insomma, ci fa “girare la testa”, in un senso, che è quello che ci fa rivolgere lo
sguardo a qualcosa che non avevamo visto; in altro senso però ci lascia a volte “confusi e felici”, come
gorgheggiava la cantautrice Carmen Consoli, e non proprio certi, però, alla fine, di aver compreso tutta la
strada percorsa. Per fortuna questo “non capire tutto” è anche un forziere spalancato di altre domande, con le
quali continuiamo il nostro viaggio in Zanzottolandia e ritorno (non meno significativo è, infatti, il ritorno). 

Nel breve trip che vorrei qui iniziare mi accompagnano alcune pagine che mi hanno aiutato, dopo tanti anni,
a ridisegnare alcune aree della mia personale mappa zanzottiana, scritte da Andrea Moro e Giorgio Agamben,
nei confronti dei quali dichiarerò i debiti.

 

Da Andrea Moro poche ma fondamentali nozioni accertate nel suo I confini di Babele, prima di tutto quella
di lingua naturale. Tutti i viventi comunicano, solo l’uomo parla. E c’è una corrispondenza tra la sintassi
delle lingue possibili e la predisposizione umana al loro spontaneo apprendimento. Il che significa che si
possono costruire anche lingue artificiali, che funzionano per la comunicazione, ma che non possono venire
apprese “naturalmente”, per così dire a fior di labbra, ma devono essere studiate per lungo tempo e con
impegno. Il latino non è una lingua artificiale, ma Dante aveva intuito qualcosa di quel felice mistero che è
apprendere una lingua da qualcuno che soltanto ci parla, mentre, dopo che abbiamo imparato a parlare e l’età
dello sviluppo è compiuta, dobbiamo fare lo sforzo dello studio e dell’applicazione. È una facoltà – si
aggiunge oggi come fatto acclarato – che possediamo “a tempo”, e che scade una volta completato il suddetto
sviluppo. 

 

Siamo quindi predisposti per eredità genetica a parlare e apprendere qualsiasi lingua, entro una gamma di
caratteri morfosintattici e non oltre, e ciò avviene e può solo avvenire nella relazione con un altro parlante.
Siamo chiamati a pensare tale evento, perché questa relazione infans/fans è una sfera affettiva, certo, ma è
anche una sfera ontologica. L’essere più malvagio che, per scopi malvagi, insegni a un bambino a parlare,
deve in ogni caso passare con lui una quantità di tempo e con lui immergersi nella vita quotidiana,
condividendo – al di qua o al di là di ogni malvagità – l’essenziale del suo essere umano. 

 

Andrea Moro orienta inoltre la ricerca anche in un’altra direzione, quella che riguarda il “corpo della parola”,
come direbbe l’antica retorica, ovvero il suono e la sua traccia cerebrale, “grafo” o “archi-grafo”, registrando
che non v’è differenza per il cervello tra parola orale o scritta, espressione a voce alta o pronuncia mentale. Il
suono delle parole, tratti soprasegmentali compresi, è costitutivo del suo senso (oltre che del significato),
sempre presente alla mente, al punto che Moro può coniare l’espressione “il suono del pensiero”. Il rapporto

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/zanzotto-la-lingua-che-non-si-sa
https://test.doppiozero.com/gian-mario-villalta


tra oralità e scrittura si complica. E diventa interessante riflettere sulla primaria “esposizione” a una lingua,
ovvero inoltrarsi nelle ipotesi che dettano la provenienza del mito di una “lingua prima” o “originaria”. Senza
contare che così è tolta di mezzo in via definitiva l’idea di prosodia come ornamento e, soprattutto, dimostra
che il legame profondo del corpo-psiche con la parola non è più un’intuizione, ma un fatto, e che c’è una fase
di “attivazione” nel corso della quale questo legame prende corpo (possiamo proprio dirlo) in una lingua
naturale.

 

Ritorniamo a Zanzotto. È difficile rinunciare, quando si parla dell’opera del poeta di Pieve di Soligo, al
riferimento al petèl, parola dialettale che definisce il rapporto tra due parlanti, nella condizione illustrata dal
poeta stesso nella nota a L’elegia in petèl, in La Beltà: “lingua vezzeggiativa con cui le mamme si rivolgono
ai bambini piccoli, e che vorrebbe coincidere con il modo in cui si esprimono gli stessi (è l’‘Ammensprache’
dei linguisti). Il vocabolo copre appunto tutti e due i significati ed ha anche un certo valore dispregiativo. Qui
il petèl, prelingua (‘pappo e dindi’), verrebbe confrontato con la fine della lingua e della poesia,
esemplificata…”. I puntini stabiliscono la soglia delle indicazioni che riguardano poi lo sviluppo del
componimento. Più avanti comprendiamo che il petèl è da intendersi come un inizio dell’espressione-parola-
poesia, mentre le altre citazioni, parodizzanti o no, coinciderebbero alla fine con il petèl stesso in quanto
“espressione non protetta” nel senso di non garantita dalle convenzioni linguistiche. Più avanti leggiamo
ancora: “Non vale la pena di tradurre i versi in petèl, i quali si chiudono nella loro presenza di ‘lingua a due’
o di ‘lingua privata’, anche se alcune parole, vicine ai primi suoni emessi da tutti i bambini, al di qua delle
lingue, indicano qualcosa di diametralmente opposto, e perduto. mama e nana (mamma e nanna): possono
essere particolarmente significative; principio che si ricongiunge con la fine, come spesso nelle ninnenanne”.

 

Una nota che ci fa ritrovare tutto quello che occorre sapere sul petèl, ma, come sovente avviene nelle
annotazioni di Zanzotto allegate alle poesie, se leggiamo la nota nela sua interezza, rimaniamo anche irretiti
in un gioco di rilanci e rimbalzi con il testo e con il fuori-testo (Derrida affermò che “fuori testo” non c’è),
cosicché il poeta ottiene degli ampi margini di “lievitazione” ermeneutica. Zanzotto non depista, nelle note, i
suoi interpreti, ma offre loro un aumento della materia da interpretare, attraverso l’indicazione di molte altre
ipotesi percorribili, spesso ironica e ambigua, con la conseguenza che le interpretazioni, lievitando, rendono
le ambiguità più potenti e l’insieme testo-nota si arricchisce di indicazioni quasi oracolari. Con il risultato di
rendere passibile di interpretazione anche ciò che andrebbe preso alla lettera, come le frasi che abbiamo
riportato e che riguardano direttamente il petèl. 

 

Nella famosa comunicazione privata (poi pubblicata insieme al testo) e dichiarata determinante per l’innesco
di Filò, Federico Fellini, a proposito della scena del film Casanova dove la gigantessa-bambina fa il bagno,
scrive: “… Ecco anche in questa occasione avrei pensato ad una filastrocca costruita con i materiali fonetici e
linguistici del linguaggio petèl che tu hai riscoperto mentre stavi a Pieve di Soligo”. E poco più avanti lo
stesso Fellini unisce la propria fantasia a quella del poeta: “Mi sembra che la sonorità liquida, l’affastellarsi
gorgogliante, i suoni, le sillabe che si sciolgono in bocca, quel cantilenare dolce e rotto dei bambini in un
miscuglio di latte e materia disciolta, uno sciabordìo addormentante, riproponga e rappresenti con suggestiva
efficacia quella sorta di iconografia subacquea del film, l’immagine placentaria, amniotica, di una Venezia
decomposta e fluttuante di alghe, di muscosità, di buio muffito e umido”. Bellissimo. Ma Fellini ha capito
veramente che cos’è il petèl, o da quel grande artista che è lo sta sognando in relazione all’effetto che ha su di
lui e alle suggestioni della propria immaginazione? Però quelle poche righe di Fellini sono così seducenti e
l’autore è così persuasivo che alla voce Filò di Wikipedia troviamo quanto segue: “Nel secondo
componimento [Cantilena londinese in Filò], invece, domina il petèl, linguaggio infantile pieno di distorsioni
linguistiche e di non-sense intraducibili.



 

Nell'idioma infantile si manifesta un rapporto ludico con la parola, un'istanza di liberazione della repressione
e della scontata omogeneità della lingua ufficiale, alla ricerca del linguaggio primordiale. Il balbettio del
petèl è l'incarnazione linguistica del desiderio uterino”. Ebbene, non c’è, il petèl, in quel componimento, e
nell’insieme, l’intervento mi sembra un buon esempio di quanto riesca a ottenere la strategia zanzottiana
delle “note” (e dei paratesti in genere) da alcuni suoi interpreti. Sarebbe stato sufficiente, tanto per
cominciare, che all’affermazione di Fellini “… con i materiali fonetici e linguistici del linguaggio petèl che tu
hai riscoperto mentre stavi a Pieve di Soligo”, Zanzotto avesse risposto, o segnalato, il fatto che non si
trattava di nessuna “riscoperta”, né di chissà quali “materiali linguistici”, ma di qualcosa che sanno tutti
qualora abbiano osservato un bambino e la madre (o il padre) nella prima fase dell’apprendimento di una
lingua (o vi abbiano partecipato). Nella nota Zanzotto era stato chiaro, se togliamo quanto di altro egli stesso
vi implica, girando intorno più volte magistralmente a quello che è il vero punto della questione: la relazione
tra infans e fans, la “lingua a due” o “lingua privata”. Se leggiamo bene più avanti nella nota, è la relazione
stessa che è intraducibile, non le parole, anche se – immancabilmente – il periodo si chiude con un rilancio
verso qualcosa che pare rovesciare i termini della questione, e invece è solo un rimbalzo su quella stessa
relazione di cui sta parlando – rileggiamo: “Non vale la pena di tradurre i versi in petèl, i quali si chiudono
nella loro presenza di ‘lingua a due’ o di ‘lingua privata’, anche se alcune parole, vicine ai primi suoni emessi
da tutti i bambini, al di qua delle lingue, indicano qualcosa di diametralmente opposto, e perduto”. Indicano
cioè qualcosa di “diametralmente opposto” per l’adulto (fans) nei confronti di quelle parole “vicine ai primi
suoni emessi da tutti i bambini”; ovvero gli adulti sanno che imitano i bambini e che – per dirlo in modo
dispregiativo, per i bambini e per le scimmie – li “scimmiottano”, e che la condizione dell’infans (che a poco
a poco infans non è più e lo è ancora, mentre impara a parlare) è perduta per sempre.

 

Zanzotto è preciso, precisissimo, sa che cos’è la lallazione (“i primi suoni emessi da tutti i bambini, al di qua
delle lingue”) e che cosa sono invece i primi suoni che non sono ancora lingua nell’articolazione delle parole
e nella correttezza della sintassi, il pètel, appunto, baby talk (la parola Ammensprache, a inizio nota, era
altrettanto precisa: lingua della nurse, della balia, che ha il senso di estendere il ruolo della madre a chiunque
si prenda cura del bambino, lo nutra, lo tenga pulito, lo vesta, lo segua nell’apprendimento di schemi
cognitivi e prime abilità). In quella relazione di “lingua a due” avviene il “miracolo” dell’accesso alla lingua:
dalla dimensione del puro suono, la lallazione, prendono voce le parole in una forma ancora in gran parte di
gesto-desiderio, se così si può dire, prima che l’esempio correttivo della “balia”, stabilisca la norma
linguistica. Nel petèl il bambino non è più del tutto infans non è ancora compiutamente fans: la parola ha
ancora il residuo di un gesto-desiderio che non è sottomesso alla normatività della lingua del parlante
formato alla piena competenza linguistica. Quando Zanzotto parla dell’indicazione, nella “lingua a due” che è
il petèl, di “qualcosa di diametralmente opposto”, include anche quanto detto più sopra sul senso
“dispregiativo” di tale pratica linguistica. L’adulto crede di mettersi in sintonia con il bambino parlando in
petèl, ma è solo una sua fantasia, anzi rischia di tramutarsi in un danno per il bambino, tanto che diventa
disprezzabile un adulto che continua a parlare petèl a un bambino quando questi già dovrebbe aver maturato
l’articolazione e le competenze morfosintattiche adeguate, come non è affatto apprezzabile lo stesso bambino
che continua a parlare petèl anche dopo il breve periodo necessario. 

 

Da una parte, quindi, la soglia di un accesso alla piena competenza, che però è anche uniformarsi alla norma
sociale comunicativa, a discapito di quel gesto-desiderio che è un’origine “mai stata” (perché solo intuita a
posteriori: fino alla piena acquisizione del linguaggio la memoria è a breve termine e molto imprecisa).
Dall’altra la competenza che obbliga alla norma sociale comunicativa, ma fa intravvedere anche una fine
della comunicazione, dove tale norma non basta più, non funziona più, oppure siamo costretti a stravolgere
gli usi normali del discorso comunicativo (come la nota e la poesia stessa pongono in rilievo). La poesia fa di
queste due soglie un campo di tensione. Il petèl ha la funzione di mettere in scena, una scena che si ripete



ogni volta che un bambino impara a parlare, la verità della lingua (e della poesia): essa è ben altro, oltre che
comunicazione, come insegna il divenire fans dell’infans, è radice profonda dell’affettività, relazione
necessaria tra umani, non per comprendere il senso della parola, ma perché il senso esista.

 

La relazione fans/ infans è anche diversa da tutte le altre forme linguistiche dell’affettività “a due” o di
ristrette comunità di parlanti che conosciamo e che tendono a riprodurre un’esclusività analoga a quella
prima sfera affettiva. La “lingua degli amanti”, per esempio, è una “lingua a due” non sempre espressa per
distorsioni articolative, diminutivi o nomignoli segreti, ma a volte anche soltanto istituendo una esclusiva
convenzione linguistica: per Swann e Odette, nella Recherche di Marcel Proust, l’espressione “faire Cattleya
” individua il piacere erotico con la semplice pronuncia del nome dell’orchidea più di moda allora. Analoga è
anche la formazione di modi di dire o di abituali distorsioni espressive di un piccolo gruppo di amici, di una
squadra che pratica uno sport o in altre forme di vita che determinano l’istituzione di una comunità. La
caratteristica principale riguarda la circolazione “interna” al gruppo di espressioni che ad altri, estranei
rispetto al gruppo stesso, risultano incomprensibili o poco trasparenti. Non si tratta di espressioni “tecniche”,
e per questo meno accessibili, particolari componenti di un paracadute o metodo per produrre manufatti
culinari, ma di formule apparentemente “normali” che acquisiscono un significato diverso a uso esclusivo del
gruppo. 

 





 

Incontriamo a questo punto un nucleo di coerenza con lo sviluppo successivo del pensiero e della pratica
poetica di Andrea Zanzotto che riguarda il dialetto, da Filò a Idioma (con relative note).  

Possiamo, semplificando, restringere questo successivo sviluppo al campo segnato da due efficaci linee di
perimetrazione.

La prima riguarda la individuazione del dialetto come lingua di una “comunità” ristretta rispetto al più ampio
ambito sociale della realtà linguistica nella quale questa stessa comunità è compresa. Si affaccia qui la
questione della “diglossia”, a riguardo della quale si dovrà tornare per confrontarci con le riflessioni di
Giorgio Agamben. Infatti, la diglossia è propriamente il rapporto che esprime la differenza tra la lingua di un
gruppo sociale e un’altra lingua, con più ampie e complesse funzioni, che comprende sfere più estese e
strutturate della prima. Il dialetto, infatti, lingua della famiglia, del lavoro contadino e artigianale, della festa
popolare e della devozione domestica convive, entro un plesso di differenze, con la lingua dell’istruzione e
della religione, della politica e della legge, della comunicazione commerciale, sportiva, etc. Abbiamo quindi
un rapporto di coesistenza, opposizione e subordinazione tra un dialetto e una lingua ufficiale. La
circolazione tra le due lingue avviene nella direzione che porta dalla lingua ufficiale al dialetto, nel senso che
si ha la frequente dialettalizzazione dell’espressione appartenente alla lingua ufficiale, salvo i pochi casi nei
quali la “poesia della lingua”, ovvero un’ingegnosa e fortunata espressione o adibizione lessicale, non venga
individuata e adottata nella lingua ufficiale, facendole così compiere il tragitto inverso.

 

Zanzotto esplora a fondo la dimensione diglossica, in un atteggiamento che egli stesso ha mutato: in uno
scritto del 1960 – Lingua e dialetto (appunti), accolto nel Meridiano Mondadori – l’autore invitava a
confidare sulla “salute dell’italiano” come risposta alle pressioni “felibristiche” inneggianti al dialetto come
espressione liberatoria. Da allora, però, alla fine degli anni ’70 sono già radicalmente diverse le condizioni
nel rapporto tra italiano e dialetto, con l’affermarsi di un italiano che si mostra al servizio della
comunicazione politico-consumistica (e lontano dalla tradizione poetica) e con la migrazione del dialetto in
una nuova realtà che determina la scomparsa di quello che è il suo nucleo affettivo, in quanto appartenenza a
una comunità, anzi a sua volta fattore di comunità. In questo senso, lontano da imporre correttivi alla
situazione vigente, Zanzotto non contrasta, bensì appare situarsi proprio dentro la dimensione del vivere e
morire delle lingue, che non è fatto individuale, e che da sempre è presente alla sua meditazione.

 

Si tratta di un ambito di ragionamento assai diverso da quello che riguardava il petèl, e che senz’altro può
esservi collegato, però soltanto in due differenti prospettive che riguardano, da un lato, il dileguare delle
condizioni della propria originaria esposizione alla lingua nella relazione infans/fans, avvenuta all’interno
della dominante dialettale; d’altro lato, quello più approfondito, la relazione mutata del soggetto entro un
dialetto che è stato e non è più lingua di una comunità legata a fior di labbra da quella stessa lingua che, nella
pratica quotidiana, “fa” a sua volta sempre di nuovo comunità.

 

E qui incontriamo la seconda linea di sviluppo delle riflessioni zanzottiane: l’esistenza e la persistenza del
dialetto a fior di labbra, il suo specifico essere e fare una particolare comunità (però anche a rischio di
eccesso di particolarità, “per cui si arriva al lemma ‘idiozia’)” è proprio di quel convivere di “dialetto” e
“lingua ufficiale” che fa sì che l’uno sia affidato all’oralità e l’altra sottoposta alla normatività istruita e
controllata mediante la scrittura. La cosiddetta “instabilità” del dialetto è il suo essere solo e sempre lingua
viva, pronunciata, senza riscontro normativo di grammatica e vocabolario, con il risultato che le “comunità”
che forma sono circoscritte e allo stesso tempo fluide, tracciano i contorni delle forme di vita che animano
una realtà piena di confini interni (a due chilometri da qui, nel tal paese, invece che X la tal cosa si dice Y) e



mobile nello sfaldarsi di un confine sull’altro (sul confine si intende che X vale Y anche se è un’espressione
che al di qua del confine non si usa). Con differenze apprezzabili tra i confini interni alla stessa koiné
linguistica (ad es. le parlate venete) o ai confini tra una e l’altra Koiné (ad es. la koinè veneta e friulana). 

 

E qui veniamo al punto critico, in riferito, che troviamo negli stessi versi del poeta. 

In Filò, un lungo preambolo sul cinema porta al cuore della questione: scrivere questa lingua mai scritta
prima. Una lingua che, insinuandosi attraverso il “cavallo di Troia” dell’esperimento delle cantilene pseudo-
venezianeggianti, è arrivata alla scrittura e, nella scrittura appalesandosi, ha sorpreso e quasi ferito il poeta.
Attraverso il serissimo gioco della composizione in una lingua, in fondo, consapevolmente “sperimentale”, le
immagini della testa-terra evocata nel componimento portano alla scrittura, per la prima volta nella sua
esperienza di poeta – così dice il testo – il “vecio parlar”, che non sarebbe da affrettarsi a tradurre come
“dialetto”, dato che occorre tener conto almeno di quell’aggettivo “vecio” che lo colloca nel passato.

 

Scrivendo i versi dedicati alla gigantessa-dea, alcune, poche parole “se à movest e slavinà fora in te’n parlar/
che no l’è qua ne là, venizhian sì e no,/ lontan vizhin sì e no, ma ligà al me parlar/ vecio, de l’ort che bef dal
Suligo e dal Gerda,/ ligà da radis ugnole”. Si sono mosse e sono franate fuori (ricordiamolo: dalla testa-terra
– questo è la dea – com’è detto in precedenza, “testa di tutto quello che noi siamo”, testa e terra) alcune
parole “legate al mio vecio parlar” caratteristico di un’area ben circoscritta tra Soligo e Gerda. Parole che
fanno male, ma che il poeta non ha potuto rifiutare. “E cussì ò scrit”. 

  

“E così ho scritto”. Il poeta ci dice che cosa ha significato per lui scivere in dialetto: senza sapere bene come
o che cosa stava scrivendo, senza controllo di grammatica o vocabolario, sporgendosi fuori dalla sua abituale
area di frequentazione della scrittura, fino a riuscire (sono quasi adynata la “secia sbusada” e il “tamiso de
maja”) a strappare dalla terra quel “vecio parlar”. Viene dunque dalla testa-terra, “tera che se mòf da sote
tera”, una lingua che egli afferma avere sempre avuto paura di scrivere, anche se l’ha sempre parlato-parlata
(dialetto maschile, lingua femminile – concordanza/ discordanza grammaticale; però anche congiunzione dei
due “generi”). E questo venir su dalla terra del dialetto “vecchio” si collega a questo punto con l’evento del
terremoto del Friuli del 1976, con uno svolgimento che adombra le movenze della Ginestra leopardiana e con
quella poesia dialoga. Questa sequenza si chiude con l’accenno al Logos erchòmenos: logos veniente.  

 

E inizia l’elegia, con il famoso attacco vocativo: “Vecio parlar che tu à inte ’l to saòr/ un s’cip del lat de
Eva”. L’elegia contiene in filigrana una poetica, anche se espressa al negativo (intorno alla “morte” del vecio
parlar), che la nota finale esplicita in positivo: “Esso (il dialetto) resta carico della vertigine del passato, dei
megasecoli in cui si è stesa, infiltrata, suddivisa, ricomposta, in cui è morta e risorta «la» lingua (canto, ritmo,
muscoli danzanti, sogno, ragione, funzionalità) entro una violentissima deriva che fa tremare di inquietudine
perché vi si tocca, con la lingua (nelle sue due accezioni) il nostro non sapere di dove la lingua venga, nel
momento in cui viene, monta come un latte: perfetta opposizione, in questo, all’altra lingua, quella «alta»,
apprezzabile (almeno apparentemente) come una distinta totalità lessicale e morfosintattica, passibile di uso e
di manovre – mentre la corrente infera del parlato dialettale «fa uso»”. 

 

“Il non sapere di dove la lingua venga”, che poi sarà seguito dalla glossa all’espressione logos erchòmenos, ci
riporta sulla scena del petèl, del resto ampiamente rievocato nei versi precedenti del poemetto. Ma vi
ritorniamo con qualche altra indicazione e possibilità di approfondimento.



Iniziamo con una osservazione: quello che Andrea Zanzotto definisce “dialetto” nella nota finale (e ne
circoscrive per diverse vie l’inquieta semantica) è nei versi “vecio parlar”. Zanzotto ha sempre parlato
dialetto, dall’infanzia ai suoi ultimi giorni, con chiunque ritenesse in grado di interloquire nello stesso
ambiente idiomatico (nonostante le eventuali differenze localistiche, quando certo di comprendere e di essere
compreso). Quindi il dialetto – sempre nuovo, mai fissato – era un dato di attualità, mentre scriveva quei
versi. Dobbiamo quindi intendere il tratto elegiaco dedicato alla minaccia della “morte” del dialetto come
decisivo. 

 

E liricamente decisivo lo è per lo stesso poeta che sta scrivendo quei versi: è per lui e in lui che il “vecio”
dialetto è esperienza (infantile) e figura di quel toccare con la lingua il nostro non sapere da dove la lingua
venga. Dobbiamo intendere, quindi, che la sua “morte” è avvenuta, in un certo senso, con la trasformazione
nel dialetto di oggi: per il poeta che scrive quei versi, una perdita e una menomazione. Non è detto dunque
che venga meno – questo è il punto – anche là dove non c’è dialetto o il dialetto è emigrato in una nuova
realtà di vita e di comunicazione, quella prima scena dove abbiamo incontrato il pètel. Certo, non sarà più il
pètel, non si chiamerà più così. Ma il mistero e il dono della lingua, quel nutrimento e quella prima
configurazione del poetare restano un fatto ontologico. Aggiungo: quando si legge Idioma (1986), si deve
comprendere che la sezione Onde eli è volutamente scritta in un dialetto del passato – lontano dall’attuale –
che parla la stessa lingua che un tempo parlavano le persone evocate. 

 

Troviamo qui incrociati due temi, che dobbiamo distinguere. 

Distinguendoli otteniamo di conferire più ampia valenza alle osservazioni di Giorgio Agamben, che assume a
sfondo della sua meditazione la condizione di “diglossia” quando incontra le riflessioni zanzottiane, le
approfondisce e le sviluppa nell’avviare una nuova collana di poesia.

Il pètel, nella Beltà, viene attribuito al dialetto nell’universo lirico del poeta, e nella sua vicenda di parlante
dialetto va collocato. Ma la sostanza del riferimento al baby talk – definiamolo così – che Zanzotto amplifica
riguardo al petèl, non riguarda il dialetto se non per la dimensione lirica personale, essendo di fatto
un’esperienza umana universale. E non è neppure consapevole teatro di “distorsioni linguistiche e di non-
sense intraducibili”, ma necessario passaggio, che comporta la persistenza di una sorta di secondo “cordone
ombelicale” sonoro tra il bambino e l’interlocutore, all’interno del quale il bambino compie il cammino dal
gesto-desiderio all’uso sociale della parola. 

 

Il “vecio parlar” determina infatti lo svolgimento di un argomentare in versi che riguarda la prospettiva della
“morte” del dialetto, alla quale è collegato l’argomento che porta alla definizione del logos erchòmenos. Ma,
se pure liricamente collegati, i due temi che portano poi Zanzotto a sviluppare unitariamente il suo discorso
in nota, sono sostanzialmente distinti: quanto avviene nell’apprendimento della lingua, nella dimensione che
ospita il petèl, mantiene autonoma validità. Mentre la relazione dialetto-lingua è l’amplificazione della
dimensione del petèl, dove però la stessa “scena” è attraversata, nella lirica e nella riflessione che da essa
prende avvio, dall’altro tema, quello della “morte” del dialetto, che in parte ipoteca lo svolgimento di tutto il
discorso, poiché avviene il passaggio analogico tra petèl e lingua di una comunità (tra Soligo e Gerda) alla
luce del venir meno di quest’ultima. 

 

Se dovessimo parlare – ma allora figuratamente, non in termini tecnici propri – di diglossia, dovremmo
ripercorrere quanto riceviamo da Zanzotto, come l’ipotesi di un’esperienza della lingua precedente l’uso
sociale della lingua stessa, anzi, che sta sul limite dell’uso sociale della lingua, che vale per ogni lingua e per



ogni essere umano. In questo senso, allora, c’è sempre una lingua che ha figuratamente i caratteri di un
originario “dialetto”, quella lingua a due che forma lingua e memoria, dentro l’esperienza del diventare fans
dell’infans. C’è infatti la più ristretta delle comunità, nella forma della uni-dualità, dove però l’unica
possibilità di “idiozia”, per quell’idioma, è che la sua esperienza si protragga oltre l’avvenuto apprendimento
della lingua stessa.  

 

Ma in ogni caso c’è sempre un fondo della lingua incoercibilmente “veniente” che nutre la libertà e la
creatività della poesia, sul confine dell’uso sociale della lingua, sorvegliato da una grammatica e da un
vocabolario. Una lingua “paradisiaca” che “non si sa” e dalla quale, pur cacciato da quel luogo insieme a
tutta l’umanità alla fine dell’infanzia (diventando a sua volta fans), il poeta sogna, balbetta, rende
pronunciabile una parola che, sul limite della comunicazione sociale, evoca ed esorcizza gli allarmi della
percezione, gli scoscendimenti del sentire e i fantasmi del desiderio. Lingua a fior di labbra, gesto-desiderio
che sul limite della comunicazione sociale ha da un versante la tendenza-necessità di una norma, come di una
certa ridondanza e anestetizzazione (che ha come controparte oggi l’amplificazione mediatica) e dal versante
non opposto – ma tangente e rivolto a ciò che la comunicazione sociale non accoglie – l’invenzione
espressiva, la libertà, la “composizione” che forma la poesia.

 

Ancora, e qui si farebbe ancora più sottile e insinuante approfondire le riflessioni di Zanzotto e di Agamben,
dell’uno e dell’altro e dell’altro dall’uno, emerge la questione della voce, unicità assoluta della lingua e suo
istantaneo dileguare, che ci porterebbe a riprendere di nuovo i luoghi zanzottiani menzionati, ad aggiungerne
altri e a confrontarli con la meditazione di Agamben. Ma ciò va oltre i limiti autoimposti per queste pagine. 

 

 

Per approfondire

 

I due principali volumi di poesia di riferimento nell’opera di Andrea Zanzotto sono in questo caso La Beltà
(1968), dove troviamo L’elegia in petèl, e Filò (1976), in Poesie e prose scelte, a cura di Stefano Dal Bianco
e Gian Mario Villalta, Mondadori, I Meridiani,1999. 

Per quanto riguarda le ricerche di Andrea Moro, mi limito a indicare I confini di Babele, Il Mulino 2015, e
dello stesso autore Le lingue impossibili, Cortina 2017. Un approfondimento personale: Gian Mario Villalta,
Il suono del pensiero, in Animali parlanti. Prospettive contemporanee sul linguaggio, a cura di Beatrice
Bonato, Edizione, Società Filosofica Italiana – Quaderni della Sezione Friuli Venezia Giulia, Mimesis 2020,
ora con il titolo Lingua e poesia, in Gian Mario Villalta, La poesia, ancora?, Mimesis 2021. Su Zanzotto e il
petèl, interessanti osservazioni offre Michele Bordin, Latte e lingua. Radici dantesche di un motivo
zanzottiano «Quaderni veneti» 3. 2014. La voce Filò di Wikipedia risulta compilata da Cristiano Spila, in
Letteratura italiana – Dizionario delle opere. Volume primo, diretto da Alberto Asor Rosa, Torino, Einaudi,
1999, pagg. xxiv, 695.

 

La posizione di Giorgio Agamben, qui confrontata, emerge negli interventi relativi alla collana di poesia
bilingue Ardilut, per l’editore Quodlibet, che ha pubblicato nel 2019 tre volumi, i primi due dedicati a Pier
Paolo Pasolini e Andrea Zanzotto; e si veda inoltre la nota di Agamben, Le due lingue della poesia, in
prefazione a Ivan Crico, L'antro siel del mondo, pordenonelegge-LietoColle 2019. Agli interventi presenti in



questi volumi mi riferisco a proposito dei temi della diglossia e del logos erchòmenos, ricordando che
quest’ultima questione è affrontata da Agamben in Categorie italiane. Studi di poetica e di letteratura,
Laterza 2010 e in Il logos veniente di Andrea Zanzotto dalla Beltà a Conglomerati, Mimesis 2015.

Il riferimento al “lemma ‘idiozia’” proviene da Andrea Zanzotto, Nota a Idioma, in chiusura dell’opera del
1986, in Le poesie e prose scelte, cit.: “Idioma: è da intendere secondo ogni diffrazione etimologica e oltre,
dalla pienezza del parlare nascente e incoercibile come singolarissima fioritura, fino al polo opposto della
chiusura nella particolarità per cui si arriva al lemma ‘idiozia’”. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

