
 

Butler e Stengers: la sfida di Gaia 
Enrico Redaelli
14 Gennaio 2022

Gaia è un problema. Di più: è una sfida, come l’ha definita Bruno Latour in un libro del 2015, pubblicato in
Italia l’anno scorso, intitolato significativamente La sfida di Gaia. Il nuovo regime climatico (Meltemi).
Meglio ancora: Gaia è una provocazione. Provoca il pensiero, abbatte le divisioni disciplinari, scuote la
filosofia. Perché le questioni che essa pone sono inscindibilmente ontologiche, epistemologiche e politiche:
un intreccio in cui tutti i confini sfumano; non solo quelli tra i saperi ma anche quelli tra umano e non umano,
organico e inorganico, natura e cultura.

Con questa sfida si sono recentemente cimentate due filosofe, Isabelle Stengers e Judith Butler, che hanno
sempre percorso vie di ricerca autonome e, anche sul rapporto uomo/ambiente, adottano approcci distinti.
Eppure, leggendo le loro ultime pubblicazioni, le parole dell’una sembrano trovare un’eco singolare nelle
pagine dell’altra. Una parola, in particolare, risuona nei pensieri di entrambe: «alleanza».

 

La nozione ricorre nel titolo di un’importante opera di Judith Butler, L’alleanza dei corpi (Nottetempo 2019),
che riflette sulle forme di resistenza alla precarizzazione, nonché nel suo ultimo libro edito in Italia, Due
letture del giovane Marx (Mimesis 2021) a cura di Didier Contadini. Ma ricorre anche nel titolo del volume
che, esattamente cinquant’anni fa, diede la fama a Isabelle Stengers, il celebre La nuova alleanza, scritto col
premio Nobel Ilya Prigogine. E ricorre ancora in un più recente libro della stessa autrice, risalente al 2008 e
pubblicato quest’anno in italiano col titolo Nel tempo delle catastrofi. Resistere alla barbarie a venire
(Rosenberg & Sellier) a cura di Nicola Manghi, che firma un’utilissima introduzione e una preziosa intervista
finale all’autrice. Quella parola, insomma, era già presente nell’armamentario concettuale di entrambe le
filosofe ma nei loro ultimi scritti brilla in modo singolare, sulla spinta di quella provocazione che ha nome
Gaia. Come se questa ponesse un nodo di problemi abbordabile soltanto attraverso la costruzione di nuove
alleanze; magari, perché no, anche tra autrici apparentemente lontane come Butler e Stengers.

Ma partiamo dall’inizio: chi è Gaia?

 

Il nome proviene dagli studi del chimico James Lovelock e della biologa Lynn Margulis, che negli anni
Sessanta formulano un’ipotesi sull’omeostasi della biosfera e la battezzano così, traendo ispirazione dalla
mitologia greca. Pur mantenendo l’appellativo, diverso è l’uso che ne fa Isabelle Stengers nel Tempo delle
catastrofi. La Gaia che emerge da queste pagine non è quella sorta di pianeta-organismo, capace di
autoregolarsi, che le interpretazioni new age hanno finito col sovrapporre all’originaria intuizione di
Lovelock e Margulis. E non è nemmeno la versione scientifically correct di quella stessa intuizione elaborata
dall’Earth System Sciences, l’approccio interdisciplinare con cui dagli anni Ottanta si studia il nostro pianeta
nei termini della teoria dei sistemi. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/butler-e-stengers-la-sfida-di-gaia
https://test.doppiozero.com/enrico-redaelli


La Gaia di Stengers è piuttosto il nome di un crocevia di forze cieche: un caosmos che abbiamo imparato a
conoscere in tempi di crisi climatica e che, per quanto lo si riconosca, ha sempre la natura di un evento
inaspettato. Pur suscettibile e implacabile, Gaia non si vendica né ci punisce perché non è intenzionale. Non è
riducibile né a un inerte e passivo oggetto di studio (come vorrebbero gli orientamenti antropocentrici che
collocano l’agency interamente dalla parte dell’umano) né a una compiuta e definita totalità organica (come
vorrebbero gli orientamenti organicistici che subordinano le parti al tutto sulla base di una funzionalità
predecisa e presupposta). Gaia è semmai un’irruzione che mette alla prova i nostri quadri teorici e costringe a
pensare in modo diverso. Per esempio, a pensare la Terra come un che di animato senza farne un animale. A
pensarla come qualcosa di più di un mero oggetto o insieme di oggetti, senza ritrarla romanticamente come
un soggetto. A pensarla come qualcosa che è impossibile dominare verticalmente dall’alto ma con cui si può
imparare a convivere muovendosi per concatenamenti orizzontali; ovvero, sperimentando nuove strategie sul
campo, giocando di squadra localmente, negoziando di volta in volta confini e pertinenze. Costruendo nuove
alleanze, appunto. 

 





 

Con le medesime questioni ambientali si confronta Judith Butler in Due letture del giovane Marx, seppur in
maniera indiretta, pensando attraverso gli scritti marxiani. Nel primo dei due saggi che compongono il
volume, tratto da una conferenza parigina di tre anni fa, l’autrice offre una lettura dei Manoscritti economico-
filosofici del 1844 di Marx volta a dare molto più spazio alla natura di quanto non ne accordino le
interpretazioni tradizionali. L’obiettivo è smarcare il filosofo di Treviri da ogni forma di antropocentrismo e
rinverdirne (in tutti i sensi) gli strumenti concettuali per metterli al servizio dell’ecologia. Ne emerge un
Marx prospettivista, per il quale organico e inorganico sono termini correlativi, l’uno l’ombra dell’altro: è
solo dal punto di vista dell’organismo umano che la natura inorganica appare tale, ossia – nell’ottica
marxiana – inanimata. Più precisamente, è il lavoro umano che, trasformando la natura, la rende una cosa
inerte. Ma attraverso questo lavoro, suggeriscono i Manoscritti, l’individuo diventa consapevole della propria
dipendenza dai processi viventi: tale attività umana, infatti, è a sua volta resa possibile da una natura animata,
da un contesto di forze materiali senza cui l’uomo neppure esisterebbe.

 

Le «potenze dell’animazione», come le chiama Butler, preesistono dunque al lavoro antropico, lo supportano
e ne costituiscono la trama. Sono ovunque e diffuse: l’inerte è solo il resto situato che ogni attività locale,
umana o non umana, lascia dietro di sé. Alla fine della sua lunga disamina, l’autrice può concludere che
«quel che troviamo in Marx, in definitiva, non è la rappresentazione di una natura dominata dagli umani, ma
piuttosto quella di creature umane dipendenti dalla natura». E di questa dipendenza facciamo esperienza ogni
volta che ci mettiamo al lavoro, a partire dalle condizioni particolari e contingenti in cui operiamo. 

 

Vi è qui una prima risonanza con Stengers, ossia l’idea che per approcciare la sfida di Gaia si debba partire
non dalla teoria, o da grandi proclami, ma dal lavoro sul campo, da pratiche sempre determinate e
circostanziate. Se infatti è nella prassi – come vuole Butler – che ci scopriamo dipendenti dai processi
viventi, questa dipendenza non va però intesa come mera passività, bensì come interrelazionalità: ogni cosa è
legata a ogni altra cosa in concatenamenti locali che producono equilibri precari. Riconoscersi come parte di
questi concatenamenti è il primo passo per piegarne la direzione, trovare nuove sinergie, creare o trasformare
legami. Qui la seconda risonanza con Stengers: si diventa soggetti davvero efficaci nell’azione – sembra
suggerire Butler – solo dopo essersi spogliati da ogni presunzione arcontica, da ogni sogno di manovrare i
processi naturali in modo pianificato e unidirezionale. Se immaginiamo Gaia come una grande Natura ferita,
sorta di Madre terra malata la cui cura richiede una Soluzione con la «s» maiuscola, non possiamo che
sentirci impotenti e restare paralizzati. Se invece intendiamo Gaia come un evento, che si dà qui e ora in
processi determinati e in connessioni circostanziate, allora un piccolo gesto può fare la differenza.

 

Nel libro Bergson (Feltrinelli 2021) Federico Leoni, traendo spunto dal filosofo francese, delinea una
«microetica dei concatenamenti» che troverebbe concordi le due autrici. Nella concezione bergsoniana la
natura è continua, tutto comunica con tutto. Ma questa comunicazione, osserva Leoni, procede per grumi, per
agglomerazioni. L’attività della natura organica – direbbe Butler lettrice di Marx – sedimenta minuscoli
depositi inorganici che localmente fanno catena, le potenze dell’animazione lasciano dietro di sé piccoli
coaguli di resti inanimati, che a loro volta diventano materia di altri processi animati. Tali concrezioni
interlacciate, coi loro microequilibri, non costituiscono mai un tutto (la Natura) ma neppure sono riducibili a
una mera somma di parti autonome e indipendenti l’una dall’altra. È tra le pieghe di queste nicchie, e
agglomerati di nicchie, che bisogna lavorare di «alleanza», sperimentando nuove inflessioni, riarticolando
malfunzionamenti, disassemblando e riassemblando. Ci si addestra così a una microetica, scrive Leoni,
«incentrata non sugli esseri ma sui circuiti in cui gli esseri si producono e si concatenano, non sulle cose ma
sui loro dintorni e sulle loro periferie, non sugli oggetti ma sulle linee del loro divenire e sugli incroci di



queste linee». 

 

Optare per una microetica orientata ai processi, in grado di interagire con loro e apprendere da questa stessa
interazione, comporta anche rimodellare la posizione dell’intellettuale e l’uso del pensiero critico. Quale
ruolo spetti a quest’ultimo nel rapportarsi a Gaia è un nodo sul quale i due libri di Butler e Stengers sembrano
divergere. Come Bruno Latour in un altro volume dedicato alla questione ecologica (Essere di questa terra,
Rosenberg & Sellier 2019), anche Isabelle Stengers nel Tempo delle catastrofi guarda con sospetto
l’intellettuale che dall’alto denuncia i mali del mondo, a partire da quelli climatici, e demolisce con la clava
supposte verità esaurendo il proprio compito nell’esercizio della critica. Apparentemente opposto è il grande
elogio della critica che invece Butler tesse nella seconda delle sue Due letture del giovane Marx. In realtà le
due posizioni nascondono una più profonda consonanza. 

Da una parte, Stengers scrive che «non si tratta di contestare l’utilità della critica né la sua necessità, quanto
piuttosto la sua identificazione con un rimedio, vale a dire anche la sua trasformazione in un fine in sé». Ben
venga, invece, il pensiero critico laddove è al servizio della prassi, come nell’invito dell’autrice a «fare
attenzione» e a farsi «utilizzatori», invece che meri utenti, non lasciando soltanto agli esperti la formulazione
delle domande e dei problemi.

 

D’altra parte la critica che Butler difende non è una mera distruzione di oggetti (supposti naturali) o di verità
(supposte universali), ma, come lei stessa chiarisce citando Benjamin, una «forma radicale di interazione con
gli oggetti». Non il gusto della denuncia fine a se stessa, ma un diverso modo di interagire: sciogliere per
riannodare diversamente. Il pensiero critico è fecondo, sembrano dunque dire le due filosofe, laddove è inteso
come creazione di concatenamenti. Due diverse voci, un intento comune: tessere nuove alleanze.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





