
 

Cosmopolitismo e diversità culturale. Le insidie di
un’economia del pittoresco 
Michele Dantini
23 Maggio 2012

La discussione sulle economie della cultura ha sinora rischiato di produrre una rigida contrapposizione tra
“statalisti” e “mercatisti”, sostenitori del pubblico o del privato, storici dell’arte e economisti (semplifico in
maniera sbrigativa). A un’analisi più attenta di posizioni e poste in gioco questa contrapposizione non giova
o si rivela addirittura fallace. L’alternativa sembra essere un’altra: c’è chi ritiene che la competizione per la
cultura debba essere condotta sui mercati globali - sia dunque da interpretarsi in termini di formazione,
ricerca, editoria e non sia in linea di principio dissimile da quella dei settori ad alta tecnologia - e chi invece,
con riferimento al caso italiano, è interessato a incrementare il turismo in entrata, dunque a migliorare
l’offerta sul territorio. La divergenza di punti di vista, così formulata, non appare insanabile. Tuttavia, solo se
adottiamo il primo punto di vista siamo indotti a porre forte enfasi sull’innovazione sociale e culturale,
dunque sulla riattivazione di quello che chiamiamo “patrimonio”.

 

Dissipiamo subito equivoci. “Se questo globo ha un ombelico”, scrive enfaticamente Andrea Carandini in un
editoriale apparso nel numero di febbraio 2012 del Giornale dell’Arte, “[questo ombelico] è l’Italia”. La
posizione espressa dall’ex Presidente del Consiglio superiore dei beni culturali è al tempo stesso presuntuosa
e inefficace. Dovrebbe essere chiaro a tutti che in un mondo molteplice e plurale a nessuno è lecito dirsi
sensatamente ombelico di qualcun altro. Perché, sotto quali punti di vista, a quali condizioni: troppe domande
destinate a non ricevere risposta. Un sistema-paese desta interesse, nella prospettiva di una competizione
globale tra economie della cultura e della conoscenza, se università, musei, gallerie, cinema, design, musica,
letteratura etc. riescono a situarsi con abilità nel contesto di un’offerta disparata: se si accetta il confronto, in
altre parole, non se ci si tira fuori rivendicando un’unicità indimostrabile, da declinare peraltro interamente al
passato. Non intendiamo negare una specificità storica e culturale italiana. Dovremo però interrogarci più a
fondo nel tentativo di definirla, senza cadere in un nostalgico idealismo: una migliore conoscenza del passato
è utile per elaborare strategie volte al futuro.

 

Vorrei prendere le mosse da una provocazione apparente: considerare cioè il “patrimonio” italiano a partire
dal contemporaneo, non dall’Antico, per richiamare l’attenzione su distorsioni o impedimenti interpretativi,
su stereotipi e cliché correnti a livello internazionale. Che cosa significa “Italia”? Assistiamo a un vigoroso
ritorno di interesse per l’arte italiana postbellica, in particolare spazialismo, monocromo e Arte povera.
All’attuale fortuna di mercato non corrisponde però una migliore conoscenza di opere, artisti e soprattutto
scenari storici o sociali, al contrario: appare chiaro che nell’arte contemporanea italiana si cercano, spesso del
tutto impropriamente, dimensioni neofolkloriche e vestigia “pittoresche” di un remoto passato preindustriale.
Quali le nostre responsabilità nel sostenere l’equivoco di un’inimitabilità relitta, tale non da destare
emulazione ma da prefigurare isolamento?

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cosmopolitismo-e-diversita-culturale-le-insidie-di-uneconomia-del-pittoresco
https://test.doppiozero.com/cosmopolitismo-e-diversita-culturale-le-insidie-di-uneconomia-del-pittoresco
https://test.doppiozero.com/michele-dantini


 

       

Contestiamo le metafore impiegate nel discorso corrente. Il “patrimonio” non “giace” a mo’ di “giacimento”
di terre rare, minerali auriferi o “petrolio”. Il patrimonio piuttosto attende l’esecuzione come una partitura
musicale. Non amiamo Monteverdi per gli spartiti autografi, ma perché ottimi interpreti hanno restituito e
restituiscono la sua musica. E così le fondamenta di un tempio, un torso mutilo, un quadro di Alessandro
Magnasco, l’intera storia dell’arte: attendono interpreti. Vogliamo porre in altro modo la questione? Perché,
nel discutere di “eredità culturale”, parliamo sempre di “industrie creative” o di “indotto”, mai di ricerca?
Non è chiaro che l’“eredità culturale”, intesa a mo’ di insieme di documenti, rischia di restare muta se non è
sostenuta da un adeguato esercizio critico e storiografico? La rinuncia a politiche formative adeguate
all’“eccellenza” ricevuta in sorte non dovrebbe apparirci per più versi suicida? Adottiamo ancora per un
attimo dizionari e piani argomentativi che non sono nostri, e domandiamoci: qual è l’“indotto” di Roberto
Longhi, o di Federico Zeri? E quale quello di PPP neo-manierista? Difficile sottovalutare l’importanza
diplomatica, per il nostro paese, di storici e scrittori di grande prestigio internazionale. Gli studi di Longhi
hanno restituito notorietà a opere e artisti trascurati, avviando feconde stagioni di riscoperta. Non solo: nel
consacrare tradizioni locali, “officine” e territori hanno modificato in senso policentrico e “antropologico” la
prospettiva dell’indagine stessa e trasformato l’inchiesta attorno a una tradizione culturale in case study di
rilievo sovranazionale. Mobilitazione civile e scrupolo filologico si sono intrecciati intimamente in Zeri:
attribuzioni e “schedature”, per quanto specialistici, hanno sempre inteso partecipare alla ricostruzione di una
vicenda collettiva (un’“epopea”, direbbe Emilio Villa) dispersa o depredata. Nel film La Ricotta (1963)
Pasolini rende omaggio al Pontormo della Deposizione: nessun dubbio che, così facendo, contribuisca in
misura formidabile alla fortuna internazionale della pala o più in generale di un’ampia parte di storia dell’arte
italiana. Chi parla di politiche della cultura dovrebbe sapere che oggi in Italia esiste un’emergenza. Dal 2009
gli investimenti pubblici nel settore “cultura” sono caduti del 17%. Le restrizioni (i detestabili “tagli lineari”
tremontiani) non hanno colpito tutti in modo uguale, ma le posizioni early career in modo particolare: vale a
dire artisti, attori e ricercatori giovani, innovativi, posti al di fuori di reti affiliative o familiari opache e
vincolanti.

 

In Provincializing Europe (2000) Dipresh Chakrabarty teorizzava una contemporaneità fratta e parziale, esito
di costante negoziato tra culture locali e processi globali: modelli sociali e culturali acquisiscono attrattività
se situati nel punto di intersezione tra “nativo” e “cosmopolita”, “locale” e globale”. Non tutti abitiamo gli
stessi modelli di comportamento sempre e in qualsiasi circostanza, gli stessi codici sociali: il banchiere
indiano, affermava Chakrabarty, può praticare il culto degli antenati subito prima o subito dopo avere parlato
al cellulare con il suo agente alla Borsa di Londra o Hong Kong, entrando e uscendo, per così dire, dalla
contemporaneità neutra, fluida e trasparente del capitale finanziario.

 



Esiste oggi, a livello globale, una formidabile domanda di diversità storica. Esistono anche sufficienti
garanzie che il “patrimonio” italiano sia conosciuto nelle sue peculiarità e amministrato in modo responsabile
nell’ambito delle retoriche correnti sulla “valorizzazione”? Le specificità culturali, antropologiche e sociali
italiane sono maturate attraverso una storia plurimillenaria scandita da interruzioni e cesure sanguinose,
vicissitudini militari, contese civili, nascite e disfacimenti di imperi, mutamenti di costituzione e ordinamenti
dello stato, assoggettamenti e ribellioni, estinzione repentina di culture politiche e dizionari, processi di
modernizzazione (per considerare il solo Novecento) impetuosi e scarsamente regolati, rovesci economici e
climax improvvisi, cruenti conflitti sociali. A discontinuità di ogni ordine e tipo corrispondono un’acuita
fragilità identitaria e un’eredità culturale illustre e quasi ininterrotta, che giunge fino all’oggi e richiede
strategie ricognitive e storiografiche adeguate. L’unicità che cerchiamo è forse da rintracciare proprio
nell’estrema commistione di paradigmi, lingue e culture, nella frammentarietà e dispersione di voci o
documenti; nei caratteri come di palinsensto di un’eredità culturale che appare doversi riscrivere generazione
dopo generazione per effetto di eventi storici di formidabile intensità e portata, e che ha equivalenti nelle
tradizioni diasporiche piuttosto che in quelle di stati nazionali.

 

Lasciato a se stesso e amministrato burocraticamente come ‘bene culturale’, in assenza di valida ricerca
storico-artistica e reinterpretazioni o riattivazioni costanti, il ‘patrimonio’ non solo non ci aiuta a farci meglio
conoscere e apprezzare, ma finisce per consolidare fraintendimenti ‘etnografici’ anche nell’ambito che più
potrebbe guadagnare al paese crediti di innovazione sociale e culturale, quello contemporaneo. Vale in
generale questo: la grande filologia storico-artistica è sempre una filologia comparata, che lo si affermi o
meno. Avvicina e interpreta le opere in una prospettiva ampia e cosmopolita, fosse pure per negarla, come
momenti di faglia, ambiti di negoziato (amoroso o conflittuale) tra tradizioni e ambiti linguistici diversi, per
cogliere magari e tratteggiare più acutamente l’elemento differenziale. L’interpretazione storico-artistica
toglie (nel senso che redime) le vestigia del passato dalla mortificante separatezza cui sono altrimenti
destinate. La prospettiva del “bene culturale” è invece antistorica: repertoriazione e conservazione materiale
della singola opera o frammento di opera acquistano priorità sul ripristino delle connessioni storiche. Le
vestigia restano vestigia.

 

Possiamo scegliere tra opposti futuri comunitari. Ai sostenitori del turismo come prima industria nazionale
obiettiamo che non è chiaro quali professionalità, quale “innovazione”, quale crescita economica e civile sia
ragionevole attendersi da un’attività domestica, una rendita. Dovremmo evitare in ogni modo di chiuderci da
soli nella riserva etnografica dell’“indotto”: il tema della sovranità linguistica, culturale e storiografica si
intreccia a elementari diritti di cittadinanza planetaria di cui potremmo a breve risultare sprovvisti.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





