DOPPIOZERO

|| paradigma immunitario

Rocco Ronchi
7 Febbraio 2022

La pandemia ha causato capogiri a filosofi, aquelli italiani in particolare. Talvoltal’ effetto é stato un
capitombolo, talaltra un surplus di lucidita e di autocriticaintelligenza. Purtroppo le cadute rovinose sono
state enfatizzate dai media, con grave disdoro dellafilosofia che si € cosi trovata accomunata alle peggiori
farneticazioni complottiste, mentrei miglior contributi che il pensiero ha offerto alla comprensione del
presente sono stati, come sempre, bellamente ignorati. Vasubito detto che il mal di testanon si dovevaal
fatto che, a causa della pandemia, lafilosofia s misurava con qualcosa di nuovo, di inatteso e di stupefacente.
La vertigine nasceva piuttosto dal contrario: da un eccesso di conferma dell’ipotesi di fondo intorno alla
quale il cosiddetto italian thought si era costituito e grazie alla quale aveva acquisito negli ultimi trent’ anni
un prestigio internazionale.

L ipotes “biopolitica’ di un potere che dal piano esclusivamente “politico” si estende alla vita biologica,
assumendoselain carico, gestendola e amministrandola, era verificata puntualmente dai fatti di cui tutti
siamo stati testimoni e che € inutile, per laloro evidenza, elencare. L’ipotesi di una*“governamentalitd’ che
eccede ladimensione giuridica dello Stato, ponendo I’ esecutivo in un costante “ stato di eccezion€e”, era
confermata dalle decisioni prese, quasi al’ unisono, dai governi “democratici” per fronteggiare I’ epidemia.
Insomma, tutto quanto era stato teorizzato come critica di una tendenza che percorrevala modernita trovava
una scioccante conferma nell’ attualita. E siccome il pit clamoroso esempio storico che si adducevaa
suffragio dellaipotesi eralabiopolitica nazista, ecco alorache il nazismo poteva diventare I’ inevitabile
termine di paragone del presente.

Di fronte a una cosi eclatante validazione dell’ipotes, il capogiro era dunque perfettamente giustificato:
guando ¢’ e unarealizzazione troppo pienadelle proprie attese si rimane infatti storditi. E o stordimento
spiega anche la deriva rovinosa che puod prendere la cosa, perché I’ eccesso di conferma pud indurre qualcuno
adismetterei logori panni del teorico per vestire quelli pit scintillanti del biblico profetadi sventurain rotta
di collisione con il mondo, pagando pero il prezzo, salatissimo, di unainvolontaria comicita. Ma
fortunatamente non & questa la sola strada che e stata percorsa. Roberto Esposito, che & senz’ atro trai
maggiori rappresentanti dell’italian thought, hainfatti colto I’ occasione della pandemia per ridiscutere quel
“paradigmaimmunitario” di cui negli ultimi anni si € lungamente occupato (Immunita comune. Biopolitica
all’ epoca della pandemia, Einaudi)

Lasuates sull’immunizzazione & pan-esplicativa. Non ¢’ e ambito della vita che si sottragga al suo dominio.
Anch'’ essa haricevuto dalla pandemia un suo eccesso di conferma. Tutte le intuizioni di Esposito (si veda
Immunitas. Protezione e negazione della vita, Einaudi, 2011) appaiono non solo validate ma addirittura
sopravanzate da unarealtain cui la medicalizzazione della politica e diventata la postain gioco del dibattito
politico mondiale. Mi si vorra perdonare se larisolvo in una formula semplice semplice, che spero, tuttavia,
non siafuorviante. Secondo quel paradigmanon ¢’ e salute dell’ organismo individuale né salvezza del corpo


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-paradigma-immunitario
https://test.doppiozero.com/rocco-ronchi

sociale (lacommunitas) senza che qualcosa dell’ opposto della vita, dunque qualcosa dell’ ordine della morte,
vengainoculato nel vivente per proteggerlo dalla morte che incombe sempre su di lui, proprio perché ancora
vivente. Come ben sanno i teologi, dai quali i filosofi della“biopolitica’” hanno tratto ben piu di una
ispirazione, occorre insomma una qualche dose intenzionale di male per tenere afreno I’ avanzata

dell’ Apocalisse (un Katechon). Meglio ancoralo sapevano Edward Jenner, Louis Pasteur e Robert Koch ai
quali s deve lateoria e la pratica della vaccinazione che tante vite ha salvato e continua a salvare ancora
0ggi.



Roberto Esposito
Immunitas

Protezione e negazione della vita

Piccola Biblioteca Einaudi




Ma se |I’immunizzazione assume una capacita pan-esplicativa é perché alle sue spalle agisce una metafisica
dellavitache, in ultimaanalisi, non € altro che la metafisica stessa, nella sua accezione piu precisa. E la
metafisica e una ontologia della morte. Per lametafisica, infatti, la morte € la condizione di intelligibilita
dellavita. Lo sanno anche i bambini: per la metafisica cio che & deve giustificarsi di fronte al tribunale del
non essere, mentre il non essere, il nullanon ha bisogno di giustificazione alcuna essendo, come diceva
Leibniz, cio chec’édi “piu facile” per I’intelletto giudicante. Laricercadel perché concernelavitae solo la
vita, non riguardalamorte, che e, per cosi dire, lo stato di default. Il nulla, la negazione, lamorte, con i suoi
corollari “esistenziali” di finitezza, mancanza e contingenza, sono I’innegabile per lalinea maggiore del
pensiero occidentale.

In modo coerente con gquesto assunto dogmatico, secondo il paradigmaimmunologico, salute e salvezza,
termini traloro interscambiabili, presuppongono una vita tematizzata nell’ orizzonte della morte, intesa come
I"'insieme di quei processi che ne dilazionano I’ esito fatale. La vita non sarebbe nient’ altro che I’insieme delle
forze che resistono alla morte (Xavier Bichat) e la salute, come diceva un medico spiritoso, “uno stato
precario che non promette nulladi buono”. Il vivente invece di contraddire apertamente la morte, come
farebbe I’ essere con il nulla, la economizzerebbe astutamente come una risorsa utile per continuare avivere
(asopravvivere), cioé per morireil piu tardi possibile. Jacques Derrida, il cui pensiero € interamente
ascrivibile a questo paradigma, conia addiritturail lemma“la-vita-la-morte” per indicare il nodo indissolubile
che legherebbe |’ essere ancora, |’ essere per un po’ di tempo, almeno, all’imminenzadel nulla che arrivera
comunque e per sempre.

L e pratiche immunitarie ad ogni livello, biologico come sociale, sono generate proprio da questo uso
produttivo del negativo che non va confuso con I’ hegeliana “ negazione della negazione”, ma é una
farmacologia che curail simile con il simile. Nelle concezioni diaettiche il negativo negato e

un’ affermazione di grado superiore, nelle concezioni “immunitarie” il negativo non e invece negato (il nulla
e infatti innegabile), ma accolto, piegato e utilizzato per dif-ferire, per dilazionare la negazione ultima (la
morte) che costituisce il liquido amniotico di ogni vivente.

Tuttala saggezza del “buon” vivere diventa alora, secondo Esposito, una questione di metis, di astuzia.
Bisogna saper trovare i modi giusti per articolare alla vitala negazione innegabile. Per la communitas politica
guesti modi sono le“istituzioni”, sono i “corpi sociai intermedi”, intermedi letteralmente tralavitadella
comunita e la morte che regna sovrana. Per Esposito la crisi della democrazia e segnata soprattutto dal venir
meno di questi luoghi di mediazione che erano invece considerati nel XV1II secolo da Tocqueville e dalla
Arendt nel XX il cuore pulsante del progetto democratico americano (nelle pagine di Esposito € dunque la
classica questione della“societa civile’ e della sua autonomia dal politico aritornare prepotentemente sulla
scenad). Mediare significaimmunizzare bene, immunizzare con misura, trarre insomma dal conflitto tutte le
Sue risorse positive per |’ essere temporaneo e contingente della comunita che, va sempre ricordato, €, a pari
dell’ organismo individuale, votata a nulla come alla suaragione di (non) essere.

Come ricorda pero Esposito, il rischio che ogni organismo individuale o sociale corre preservandosi in tal
modo e la malattia autoimmune, che e una specie di emancipazione del negativo dal suo compito
“istituzionale” di servire lavitadifferendo la morte. Sul piano della storia sociale il caso piu eclatante &
quello sovente ricordato da Georges Bataille a proposito delle civilta americane arcaiche. Queste si
immunizzavano attraverso la praticarituale del potlach. Una certa dose di spreco ostentatorio delle ricchezze,



anche sotto formadi sacrificio umano, erafunzionale alla gloria della comunita. 11 grado dello spreco di
risorsein termini di beni bruciati sugli altari, schiavi compresi, ne misurava la potenza e consolidavail senso
di appartenenza alla communitas. L’ essere della communitas (la suaidentita) era direttamente proporzionale
alla sua capacitadi consumare inutilmente, cioe di donare senza calcolo e senza contraccambio.

Malalogicadel dono, che &€ unalogica profondamente immunitaria, ha una ben precisa controindicazione. I
donare, tanto apprezzato dai nostri moralisti che hanno in orrore lo scambio, € il rovescio dell’ usura, tanto
disprezzata da quegli stessi moralisti. Come questa anche quello portaal collasso il sistema che dovrebbe
difendere. Se non ¢’ é sintesi dialettica, se non ¢’ & negazione della negazione, cio che resta e una corsa
inflattiva ad un sempre piu di potenza ostentata e, quindi, di spreco, fino al punto, come e storicamente
accaduto con I'impero Azteco, di sacrificare I’ essere stesso della communitas alla pratica del sacrificio, vale a
dire ala praticaimmunitaria che avrebbe dovuto preservarla, differendo lafine. Georges Bataille si rese
perfettamente conto di tale metamorfosi dell’immunizzazione in malattia autoimmune. Dopo aver
vagheggiato negli anni 30 una communitas alternativa a quella capitalistica che fosse fondata sulla
generalizzazione del dono, si rassegno a praticarla solo nella formainoffensiva dellaletteraturaein quella
“privata’ della*“comunita (impossibile) degli amanti”. Probabilmente aindurlo a questo passo indietro fu la
considerazione, rimasta per altro inespressa, tanto dell’ inevitabile esisto catastrofico di quel progetto
comunitario quanto della sua affinita spirituale con la“tanatopolitica’ fascista.

Non vi sarebbe dunque biopolitica, nemmeno quella affermativa di Esposito, se non si giurasse concordi sulla
definizione che del vivente umano hadato il piu controverso — e a tempo stesso ineludibile — filosofo del
Novecento L’ uomo e “essere-per-lamorte”’. Lavitaumana, per Martin Heidegger, non € nient’ altro che la
morte, non & nient’ altro che la dif-ferenza, la dilazione del morire. || lemma derridiano, sopra citato, € solo
unariscrittura di questa equazione. Il nulla é innegabile e solo ad un buon uso del negativo sono affidate le
sorti di una convivenza possibile. Questa persuasione (perché tale &: anessuno e data infatti I’ evidenza del
nulla), costituisce lo sfondo di ogni biopolitica.

C'éaloradachiedersi che ne sarebbe della politica e dellavitae del loro rapporto se si sospendesse la nostra
fede negli innegabili della metafisica, sui quali ancora s fondail paradigmaimmunitario. Che accadrebbe,
per lanostravitaindividuale e collettiva, se sl rovesciasse questa fede dogmatica nel nulla, nella negazione e
nei suoi esistenziali corollari? Seli si congedasse tutti come pseudo-problemi? Nietzsche harisposto che
allora e solo allora ci sarebbe una“grande salute’. Una salute € “grande” non perché tiene accortamente piu
lontano il negativo con il negativo, ma perché del nulla non ne sanulla, perché é semprein atto in ogni vita
che vive, intangibile e indistruttibile, una vita eternamente ritornante su se stessa. Sarebbe interessante
scoprire cosa puo generare sul piano politico guesta concezione radicalmente immanente del vivente, quale
communitas puo produrre.

In un libro poco studiato dai filosofi della biopolitica, Le due fonti della morale e della religione (1932),
Henri Bergson prova afare |’ esperimento. Bergson chiama“mistica’ quell’ azione politicache s libera dal
fantasmadel nulla e dall’ angoscia del negativo. Seil dualismo amico-nemico, inclusione-esclusione (con i
correlativi miti della patria, della nazione, dell’ identita e della purezza dell’ appartenenza), costituisce

I’ orizzonte claustrofobico in cui s risolve ogni agire politico legato alalogica dell’immunizzazione, I agire
“mistico” apre ad un’ altra communitas differente per natura e non per grado datutte le forme di
organizzazione politica che I’ hanno preceduta. Bergson la chiama “democratica’ e ad essa affidale sue
speranze di vecchio filosofo che é stato testimone dei disastri prodotti dallalogicaimmunitaria (la Grande
Guerra). Per dare un’immagine piu intuitiva di questa differenza di naturasi pud dire che lademocraziaresta



preda del paradigmaimmunitario fintantoché e unafaccenda di equilibrio tra uguaglianza e liberta.
Conciliarle, come ricorda Esposito, € impresa destinata al fallimento e “democrazia’ € solo il nome per una
cosa che non € mai esistita. |l passaggio al limite auspicato da Bergson si ha quando liberta e eguaglianza
vengono radicate nel terzo termine del trinomio rivoluzionario, quello solitamente trascurato dai filosofi della
politica: nellafraternita. Allora“democrazia’ diventa tutta un’altra cosa, diventail modo in cui lacomunita
umana partecipa dello slancio creatore che non cessa di generare ogni cosa, che “in qualche modo” & ogni
cosa: diventa una grande sal ute.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Roberto Esposito
Immunita comune

Biopolitica all’epoca della pandemia




