DOPPIOZERO

Pensier o senza pensator |

Riccardo Manzotti
8 Febbraio 2022

Come ripeto da qualche anno ai miei studenti all’inizio dei corsi, I’ Intelligenza Artificiale non € soltanto una
frontiera tecnologica, ma una sfida culturale e filosofica. Non tanto perché richiede una rapida evoluzione dei
nostri modelli culturali e dei nostri paradigmi sociali, ma soprattutto perché sta mettendo in discussione il
cuore della cultura umanistica, ovvero il concetto di essere umano, o persona. Che cosa € una persona? Quali
sono i suoi limiti fisici? In che modo persona e mondo si contrappongono o piuttosto si integrano? Sela
persona e cuore e corpo, € stata spesso identificata con il pensiero. Dalla canna debole ma pensante di Pascal
fino al flusso di coscienza di Joyce, una autorevole tradizione ha contrapposto i soggetti in quanto capaci di
pensieri con le cose, esistenzialmente e fenomenol ogicamente inerti. Questa separazione & oggi messain
discussione dalla possibilita di realizzare “ cose che pensano” ovvero dall’ intelligenza artificiale (I1A). Nel
momento in cui latecnologia promette di creare macchine intelligenti, ecco che non si pud fare a meno di
interrogars sull’ assunto di base dell’ umanesimo, sostanzialmente che solo gli esseri umani siano capaci di
pensiero.

Non sono domande nuove, gia Norbert Wiener e Alan Turing a meta del secolo scorso si erano posti le stesse
domande, perd oggi queste promesse sembrano piu concrete, non solo ai futurologi ma anche agli umanisti.
Oggi, sia pure con molti distinguo e molte perplessita, I'l A ci presenta scenari sempre piul vicini, nei quali
I’'umanitasi troveraa condividereil pianeta con soggetti artificiali, macchine pensanti o persino coscienti. E,
al di fuori delle pagine degli esperti, nella nostra vita quotidiana ci rendiamo tutti conto che gli oggetti —
cellulare, automobile, rete domotica — stanno diventando sempre piu autonomi e intelligenti e ci stanno
togliendo, una funzione alavolta, spazi di autonomia cognitiva e decisionale.

E cosi il piano della discussione degli umanisti si sposta necessariamente sul piano tecnico e scientifico
mentre, con qualche asimmetria, esperti di A einformatici affrontano le grandi domande filosofiche sulla
natura del significato, dell’ esistenza e dei valori. E un incrocio turbolento, simile alla confluenza di due
grandi torrenti in pienache, dallaloro convergenza, generano mulinelli, risacche, vortici e, in questa
confusione liquida, erodono gli argini che tenevano separate antiche discipline e fossilizzati ambiti culturali.

In questo contesto € stimolante lo sforzo di Katherine Hayles, professore alla Duke University, e critica
letteraria americana, nota soprattutto per i suoi contributi al confine traletteratura e scienza, nel raccontare lo
dlittamento tettonico al cuore della cultura umanistica. In particolare, il suo ultimo libro L’impensato (effequ,
2021) e unascorribanda fra letteratura, neuroscienze, cultura americana e intelligenza artificiale. Il testo €
scorrevole e molto ricco anche se, atratti, tradisce un debito verso autori non compresi in modo critico
(penso soprattutto ai riferimenti sulle basi neurologiche della coscienza e all’ enattivismo). A parte queste
debolezze vale comunque la penadi seguireil percorso della Hayles, sicuramente eccentrico e originale, e
riflettere con lei su alcuni punti di svolta della nostra epoca.

Il punto di partenza € sicuramente il rapporto tra coscienza, inconscio cognitivo e mondo fisico. Seil
pensiero non € una prerogativa umana, allorail mondo delle cose hala priorita e anche noi siamo un suo


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/pensiero-senza-pensatori
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti

frutto. Dobbiamo scoprire la cosa che siamo veramente e questa rivelazione saraiil risultato dell’ integrazione
di 1A e scienza cognitiva, o almeno questo e quello che la Hayles crede e molti autori promettono. La nostra
coscienza non sarebbe altro che un livello illusorio, una narrazione approssimativa, un cruscotto semplificato,
di un livello macchinico e meccanico, il pensiero non pensato, che sarebbe la visione funzionale della mente
allabase oggi di scienze cognitive, neuroscienze e intelligenza artificiale.

L’ «impensato» di cui parlalaHayles consistein questo livello di intelligenza non cosciente che organizza e
struttura il mondo fisico sia nel mondo animale (e vegetale) sia, da qualche anno, nellereti di artefatti. In
buona sostanza, si tratta del livello della mente cognitiva che Chalmers aveva chiamato in modo colorito lo
«zombie dentro di noi». Ovviamente, questa azione senza pensiero cosciente e ontol ogicamente
problematica: perché considerarla parte della mente? La Hayles non ha una risposta fil osoficamente
soddisfacente, anzi evitala domanda, come, del resto gran parte dei neuroscienziati e dei filosofi della mente
chelei cita, spesso acriticamente. La mente senza consapevolezza, cioe |’ inconscio cognitivo, € veramente la
stoffadi cui & fattala persona? Non & affatto ovvio. Un cellulare che mi riconosce mi vede? No. E dotato di
mente cognitiva? Personalmente direi di no. E allora perché i meccanismi neurali che supportano la nostra
esperienza cosciente dovrebbero essere considerati parte di una mente che non faesperienza di se stessa?
Sono domande che andrebbero affrontate direttamente. Anche lo statuto ontologico della mente cognitiva,
ovvero I'impensato di cui parlalaHayles, andrebbe valutato in modo piu critico.

In relazione con |’ ontologia di mente e mondo, una delle parti piu interessanti del libro € la sezione sui nuovi
materialismi (Barigotti, Latour, Parisi, Harman) concepiti in ambito pitu umanistico che scientifico e che
dimostrano come, in sintonia con Benjamin, sotto la pressione di huove tecnologie la sovrastruttura culturale
umanistica consideri ontologie non antropocentriche che muovono dalle cose e non dalle persone. |l
materialismo — classico moderno o contemporaneo — presuppone che lareata ultima sia nella materia
(ovvero in un principio non mentalistico). Anche la persona, quindi, deve trovare posto nel club degli enti
naturali, ma cosi facendo deve mettere in discussione il suo statuto di soggetto cosciente e trovare,
nell’impensato, la propria vera natura.



E unates controversa, che io personalmente non condivido pur essendo un convinto fisicalista, ma che oggi
e dominante, almeno in ambito accademico. C’ e forse un elemento biografico e psicoanalitico nel fatto che
I’ autrice, che € una critica letteraria di formazione, siaimpegnata con tanta energia a detronizzare la
coscienza (e con essail flusso narrativo esistenziale) da una posizione di preminenza a una condizione
accessoria. | cognitivismo scientista espresso un po’ ingenuamente dall’ autrice vorrebbe ridurre anche le
discipline umanistiche in condizione ancillare rispetto al funzionalismo scientifico.

Del resto, € curioso che L'impensato, che & un lungo attacco alla nozione della mente cosciente intesa come
centro di gravita narrativo del soggetto, sia stilisticamente e per contenuti un esempio di flusso di coscienzae
di continua affabulazione.

Non a caso, la parte centrale del libro e occupata da estesissime citazioni di due romanzi di fantascienza (
Dga Vu di Tom McCarthy e Blindsight di Peter Watts) che, proprio facendo uso della narrazione, mettono in
discussione |a coscienza come teatro naturale del reale.

Lapartefinale del libro esaminail processo di esternalizzazione della mente cui ogni giorno assistiamo. Le
macchine ci stanno sottraendo quote di autonomiagrazie alla promessa di renderci lavita piu facile: timeo
Danaos et dona ferentes (stiamo attenti a chi ci faregali). Laddove noi, in quanto frutto di unafaticosa
evoluzione biologicaincontriamo limiti invalicabili, latecnologia s espande senza sosta e senza confini.
Tempo e spazio sono invasi dalle macchine a scale per noi inconcepibili (per esempio nelle transazioni in
borsa o nella mappatura geografica). Larivoluzione tecnologica del secolo scorso avevarimpiazzato il lavoro
manuale con I’ automazione industriale, oggi I’ intelligenza artificiale sta sostituendo il lavoro cognitivo con la
cognizione tecnica e non siamo sicuri che esista un’ alternativa dove trovare rifugio.

Altrettanto interessante € I’ esame delle reti 0 degli assemblaggi ibridi che mescolano sempre di piu soggetti e
macchine mettendo in discussione la nozione di societa come comunita di esseri umani. La nozione classica
di unitaviene cosi a essere assediata da quella di assemblaggio o aggregato di parti interagenti, punto



discriminante che attraversa tuttala filosofia e tutte le scienze della mente e della vita. Quando un insieme di
parti diventano un soggetto, ma anche quando un insieme di parti diventano un oggetto? E un problema
antico che Cartesio aveva affrontato ironicamente nelle Meditazioni: «il campanile ha suonato le quattro o ha
suonato quattro volte le una?». Secoli dopo, I’ Internet of Things (10T) che sta per collegare ogni dispositivo
del pianeta e paragonabile a un sistema nervoso animale o non consegue unareale unita? |l nostro sistema
nervoso e fisicamente integrato come voleva Camillo Golgi agli albori della neurofisiologia e come, mutatis
mutandis, sostiene il neuroscienziato Giulio Tononi o € un insieme di neuroni separati? L’ ecologiaibrida
tecno-umanistica ci pone delle domande antiche in una veste nuova. Vita, pensiero e tecnologia sembrano
ombre di un principio unitario, non piu termini incommensurabili.

Complessivamente credo sia condivisibile lates dell’ autrice secondo cui «coloro che, nelle discipline
umanistiche, rimangono convint? che esista un divario incommensurabile tra cio che i computer possono fare
e cio chei cervelli umani sono in grado di raggiungere dovrebbero riformulare laloro argomentazione
tenendo conto del fatto che le attivita cognitive nonconsce di basso livello sono e saranno sempre necessarie
per laformazione dei pensieri di alto livello dei cervelli» (qualche asperita linguistica & dovuta, forse, ala
traduzione). Oggi I’ ideale umanistico e chiamato a rispondere sul proprio fondamento cosi come, del resto, le
scienze forti sono tenute a superare il fossato galileiano. La tecnologia che macchinizzala mente e
mentalizza le cose ci impone di elaborare una nuova antropologia, ma anche una nuovafisicadove la
generosa ontologia presain prestito dall’ autrice (cognizione, coscienza, informazione, contenuto, significato)
trovi un fondamento reale e non solo una legittimazione culturale.

Tirando lefila, mi permetto di dire che L’impensato € uno di quel casi dove soggetto e oggetto coincidono;
I”autrice e le sue opinioni sono piu interessanti se visti come I’ espressione storica di una parte del mondo
culturale che non per il contenuto in quanto tale. E un segno importante dei tempi che una esponente della
cultura letteraria americana reagisca quasi con furiaiconoclasta contro la persona come sede del flusso di
coscienza. Quel grande ciclo che aveva avuto inizio con William and Henry James e che, non a caso, aveva
congiunto arte e scienza della mente (allafine dell’ Ottocento piu psicol ogia che neuroscienze), oggi S risolve
nell’invasione da parte dell’ intelligenza artificiale del mondo del soggetti in un umanesimo digitale che
rinuncia alla propria essenza: la coscienza. Non sono sicuro che sia un prezzo da pagare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




. - [

traduzione di
Silvia Dal Dosso
Gregorio Magini

-
-
-
-
L
-
E
L
-
L 1
-
L]
L
L]
-
@
L
L]
L ]
L]
L
L
L
L
L
L
L
L
L]



