
 

L’Impero del carino 
Gianfranco Marrone
12 Febbraio 2022

Viviamo in un’epoca di brutalità, reale e rappresentata, vissuta e raccontata, esperita e descritta. Lo sappiamo
troppo bene, sembra non si parli d’altro. I media non fanno che rimandarci scene orribili, ci dicono di
soggetti al di là del bene e del male, crudeli, spietati, inenarrabili; soggetti presenti, in angosciante prossimità,
ora nell’angolo buio sotto casa ora nel display di una qualsiasi delle piattaforme – televisione, computer,
smartphone etc. – che ci iniettano dosi sempre più massicce di audiovisivi sistematicamente splatter. La
paura vige sovrana, mentre gli zombie ridacchiano nei nostri appartamenti insicuri.

 

Eppure, c’è qualcosa che non torna. Da quelle stesse piattaforme, in quel medesimo vissuto, nei medesimi
angoli oscuri delle nostre esistenze è tutto un brulicare di sdolcinature e zuccherosità varie, tenerezze e
smancerie, buonissimi sentimenti e cuoricini a tutta forza, ciglia che sbattono, unghie smaltate con fiorellini,
vezzeggiativi, sdilinquimenti, affettuosità all’ennesima potenza. I peluche sono tra noi, in noi e per noi,
facciamocene una ragione. Sarà il desiderio di restare bambini, l’incapacità di crescere, la voglia di fermare il
tempo, chissà; quel che è certo che l’infanzia ci sovrasta, tutti cuccioli, tutti coccole e distintivo.

 

Sdoppiamento, ambivalenze, schizofrenia? Come conciliare queste tendenze sistematicamente opposte –
violenza vs tenerezza – che insieme invadono il nostro immaginario, e con esso sentimenti, desideri, passioni,
convincimenti, programmi di vita in mezzo mondo? Troppa brutalità e troppa affettuosità convivono in noi:
manca la misura, la via di mezzo, la normalità – o quel che almeno crediamo tale, quel che vorremmo lo
fosse. Che le paure per l’ignoto (sempre simbolico, nonostante tutto) vengano esorcizzate da pupazzetti e
personaggini da cartone animato? Troppo facile metterla così, anche se è indubbio che – come spiega il
filosofo inglese Simon May nel suo ferocissimo Carino! Il potere inquietante delle cose adorabili (Luiss
University Press, pp.  164, € 12) – dietro le innumerevoli, imprevedibili, sfacciate sdolcinature del nostro
presente si cela ben più che un semplice desiderio d’infanzia. Troppo facile additare il Peter Pan che, si
blatera, è in tutti noi. La dittatura del Cute (e del suo corrispondente giapponese kaway) è un’arma di
seduzione di massa: ‘seduzione’, con tutte le ambivalenze del caso; ‘massa’, oggi sempre più articolata in
target specifici; ma anche ‘arma’, che di ambiguità non ne ha proprio.

 

L’espansione del Cute nelle nostre vite, secondo May, ha un che di inquietante e insieme di affascinante, di
sublime e di mostruoso, un po’ come il Camp evocato dalla Sontag o, più indietro, come il famigerato Kitsch
con il quale ancora – nonostante il profluvio di interpretazioni che ha subito – non abbiamo fatto del tutto i
giusti conti. Niente è più profondo di ciò che sta in superficie, ripeteva Nietzsche. Affermazione che fa da
guida al libretto di May, pensatore indisciplinato che prova a usare la carta dell’indeterminatezza per spiegare
il senso di quest’impressionante diffusione del ’carino’ nella nostra vita quotidiana.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/limpero-del-carino
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone


 

Proviamo a fare un giro in questo strano, diffusissimo immaginario Cute: vi incontriamo la ragazza felina di
Hello Kitty, il Pikachu dei Pokemon, Bambi, Heidi, le orride bambole Cabbage Patch Kids, il sempreverde
Mickey Mouse, Winnie the Pooh, i milioni di gattini/meme in rete, ma anche le faccine degli emoji (carine
per principio, anche quando esprimono rabbia o ribrezzo), per non parlare delle non meno iconiche carinerie
sonore di certi brand mondiali (google, apple..). Che cos’hanno in comune? Presto detto: la vaghezza,
l’indecisione, la difficoltà definitoria. Eroi e figure dell’immaginario Cute tendono a mescolare i generi
sessuali, a spianare ogni differenza fra umani e non umani, a confondere le età: le rugosità della pelle di E.T.
non ne fanno per questo un vecchio mostro ma, anzi, un personaggino che ispira immensa tenerezza. Anche i
neonati, non a caso, hanno rughe dappertutto.

 

Quel che viene abolito nel ‘carino’, insomma, è la batteria tradizionale delle nostre categorie interpretative, di
quelle opposizioni di fondo su cui si regge gran parte della cultura occidentale: “il Cute è in sintonia con
un’epoca che non è più legata, come in passato, alla sacralità delle dicotomie come maschile e femminile,
sessuale e non sessuale, adulto e bambino, essere e divenire, passeggero ed eterno, e persino bene e male,
dicotomie che un tempo hanno dato struttura a grandi ideali ma che oggi sono considerate meno rigide e più
porose di quanto indichi il pensiero tradizionale”. Le cose carine fanno traballare certezze, mettono in
discussione i principi di fondo della tradizione, intaccano i sistemi di potere, lasciando però sussistere, come
in una memoria pronta a riemergere, il peso di tutto questo: sono dunque il simbolo perfetto di quel senso di
apprensione, di nebulosità, di liquefazione direbbe qualcuno, del quale si pasce lo spirito del nostro tempo: “e
se il Cute non fosse una frivola distrazione dallo Zeitgeist, ma piuttosto una sua potente espressione?”. 

 

Non si spiegherebbe altrimenti, sostiene May, questo successo mondializzato, questa globalizzazione del
carino. Capitali del Cute sono la California e parecchie città europee, ma soprattutto l’area urbana di Tokyo,
Hong Kong, la Thailandia, Singapore, Taiwan: là dove, cioè, l’occidentalizzazione ha colpito di più, dove il
capitalismo globale ha lasciato più segni di distruzione, più senso mal represso di nostalgia. Computer e



telefonini, cibo, pistole, giocattoli, preservativi, calendari, calze, aeroplani, lenti a contatto: tutto, in questi
luoghi per nulla periferici dell’Impero globale, è pronto a farsi carino, anzi carinissimo, mielosamente
apprezzabile, programmaticamente sdolcinato. 

 

Il Cute sarebbe insomma la manifestazione più evidente di questo stravolgimento sistematico delle tradizioni,
della catastrofe antropologica (e nessun riferimento è casuale) come esito necessario di una modernità tanto
saccente quanto fragile, il classico gigante dai piedi d’argilla, la tigre di carta. Lo ha capito benissimo un
artista come Jeff Koons, i cui celebri balloon dogs sono la caricatura e al tempo stesso l’epitome dell’impero
Cute; e con lui diversi artisti come Takashi Murakami, Yoshimoto Nara, Mark Ryden, Brecht Evens e molti
altri. Al punto che, ammettiamolo, non è sempre facile cogliere in molte mostre e molti musei d’oggi il
discrimine fra critica e accettazione, parodia e originale, acquiescenza e ironia. 

 

La questione del Cute travalica i suoi stessi confini per farsi spia di disagi più profondi, di ansie diffuse, di
quelle perenni perplessità che non stanno ai margini della nostra civiltà (civiltà?) ma la innervano, la
costituiscono, ci piaccia o meno. Capiamo il senso, ma non il valore, di questa strana convivenza fra violenza
e tenerezza da cui siamo partiti: sono le due facce della stessa medaglia, gli ingredienti basici del medesimo
sistema. Il grottesco e il grazioso, la bestia e la bella, il diavolo e l’acqua santa non litigano più: stanno
semmai, intrecciatissimi, alla base di quella che è la nostra condizione attuale, il nostro essere
originariamente ibridi. Altro che infantilismo. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





