
 

Strategie di guerriglia antropocenica 
Maurizio Corrado
21 Febbraio 2022

Appena apro l’ultimo libro di Marco Armiero mi viene incontro Cuernavaca, che in atzeco nahuatl suona
Cuauhnáhuac, "vicino agli alberi", una cittadina messicana di poco più di 150 mila abitanti a 1500 metri sul
livello del mare che per me è irrimediabilmente diventata un luogo dell’immaginario. Fu lì, nel vecchio
albergo Chulavista, che Ivan Illich nel 1961 fondò il CIDOC, Centro Intercultural de Documentaciòn dove,
come lui stesso racconta in una delle sue conversazioni con David Cayley, con la scusa di preparare i
volontari per le missioni in America Latina, cercava di farli ragionare e soprattutto rimandarli da dove erano
venuti. L’incontro con il suo pensiero mi rivoltò come un calzino, stetti male un’intera estate per uscirne
completamente rinnovato e Cuernavaca si guadagnò un posto speciale nel mio atlante intimo che venne
rinforzato quando la incontrai di nuovo a teatro, in La notte dell’iguana di Tennessee Williams. 

 

Ritorno a Cuernavaca è il titolo del primo paragrafo di L’era degli scarti. Cronache dal wasteocene, la
discarica globale di Marco Armiero, uscito prima in inglese e poi tradotto in italiano per Einaudi nel
novembre 2021. Il sorriso sornione di Illich sembra accompagnarci da lontano per tutto il libro: “Fu a
Cuenavaca che nel 2000, durante una conferenza, il premio Nobel Paul Crutzen avvertì l’urgenza di
annunciare che l’Olocene era finito e che una nuova epoca era cominciata. Will Steffen, uno scienziato che
sarebbe ben presto diventato una figura centrale nel dibattito sull’Antropocene, ha raccontato spesso che
Crutzen fece una piccola pausa, prima di pronunciare la parola – Antropocene –.” Armiero parte con un
breve, puntuale e utile riassunto della nascita e sviluppo del termine Antropocene e dei suoi innumerevoli
derivati precisando che il libro “analizza l’Antropocene quale narrazione globale dell’attuale crisi ecologica”
e che “alla fine, tutte queste denominazioni mirano a opporsi a quello che è stato percepito come il punto
cieco della narrazione dell’Antropocene, cioè l’invisibilizzazione, o per lo meno la sottovalutazione, delle
diseguaglianze sociali, storiche, etniche e di genere disseminate sui sentieri che hanno portato alla crisi
ecologica contemporanea.”

 

Fatto il punto sulla situazione, passa a proporre il proprio punto di vista. “Si può dire che al centro di ogni
storia dell’Antropocene vi sia un qualche tipo di scarto. Sembra proprio che l’età degli umani sia segnata da
una tecno-stratigrafia di materiali di scarto che si accumulano nella superficie terrestre. I rifiuti possono
essere considerati dunque l’essenza dell’Antropocene, incarnando la capacità umana di influire sull’ambiente
al punto da trasformarlo in una gigantesca discarica. È per questa ragione che Massimo De Angelis e io
abbiamo proposto di chiamare la nuova epoca Wasteocene, traducibile più o meno come Scartocene o era
degli scarti. (…) pensare in termini di Wasteocene significa inquadrare i rifiuti nell’azione che li produce,
come un insieme di relazioni socio-ecologiche che creano persone e luoghi di scarto. (…) scartare significa
decidere che cosa ha un valore e che cosa non lo ha.” 

 

Ciò che rende la ricerca di Armiero unica nel suo genere è il puntare l’attenzione sul rifiuto inteso non solo
come lo si intende normalmente, non si parla solo dell’enorme quantità di rifiuti materiali che la nostra

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/strategie-di-guerriglia-antropocenica
https://test.doppiozero.com/maurizio-corrado


società produce, ma soprattutto di rifiuto sociale: è di esseri umani che si parla, di chi viene rifiutato, escluso,
scartato dal sistema. È questo il focus del libro. Non basta sapere che nel mondo si producono 13 tonnellate
di rifiuti pericolosi al secondo, quasi 60 chili per ogni essere umano, che dagli anni Trenta al Duemila la
produzione di sostanze chimiche è cresciuta da uno a 400 milioni di tonnellate, non basta nemmeno sapere
che la distruzione dell’ambiente procede parallelamente alla distruzione della salute delle persone. “Il
Wasteocene ripoliticizza la crisi socio-ecologica: scartare è una relazione, non una cosa o un errore a cui
porre rimedio. In quanto meccanismo narrativo, il Wasteocene ha il potere di dire il vero, ossia di considerare
le ingiustizie non come effetti collaterali, quasi invisibili, ma come l’elemento forte di un sistema che
produce ricchezza e sicurezza attraverso l’alterizzazione di coloro che devono essere esclusi. (…) la
produzione di persone e luoghi di scarto procede parallelamente alla costruzione di comunità esclusive
globali. (…) Chiudendo le frontiere, i Paesi ricchi affermano forte e chiaro che esiste un confine tra chi ha un
valore e chi può essere scartato.”

 





 

Un elemento fondamentale è la narrazione, il racconto, che dice cosa di chi e soprattutto chi e cosa viene
escluso o neutralizzato dalla narrazione dominante. Armiero, facendo l’esempio del Vajont, propone il
concetto di guerriglia narrativa. “Rendere invisibile la violenza, normalizzare l’ingiustizia, cancellare
qualunque narrazione alternativa: sono questi i pilastri delle narrazioni del Wasteocene. (…) i modi in cui
raccontiamo il mondo influiscono sui modi in cui ne immaginiamo e costruiamo uno nuovo; (…)
l’imposizione di narrazioni tossiche e di memorie addomesticate serve a neutralizzare e normalizzare il
Wasteocene; la guerriglia narrativa, allora, serve a svelarlo e a smantellarne la logica fondata sullo scarto.
(…) Le storie di resistenza esistono da sempre in diverse forme; la guerriglia narrativa dà semplicemente un
nome al loro recupero, esplicitandone il carattere intrinsecamente antagonista e mostrando il volto repressivo
della narrativa dominante.”

 

Uno dei possibili antidoti alle logiche del Wasteocene è quello che Armiero chiama commoning. “Con questo
termine intendo l’insieme delle pratiche socio-ecologiche che (ri)producono i commons, trasformandoli da
cose in pratiche collettive, in relazioni. (…) i commons sono sono sia ciò che condividiamo sia le
infrastrutture sociali che ci consentono di condividerli. (…) mentre le wasting relationships si fondano sul
consumo e l’alterizzazione, cioè sulla decisione di cosa e chi sia da rifiutare, le pratiche di commoning si
basano sulla riproduzione delle risorse e delle comunità.” La stessa crisi provocata dal Covid è vista come
una delle “epifanie” del Wasteocene, “il Covid-19 ha anche generato esperienze prefigurative nate in seno a
comunità subalterne, laddove si è combattuto per abbattere la logica del Wasteocene più che per ripristinarla.
Le brecce nel muro non andrebbero riparate, dovrebbero piuttosto servire da leva per buttarlo giù tutto.”

 

Tornando a Cuernavaca e a quel primo paragrafo, Armiero nella sua analisi a volo d’uccello sull’evoluzione
del pensiero sull’Antropocene, non può fare a meno di citare il pensiero del bengalese Dipesh Chakrabarty.
Nell’ottobre 2021 Nottetempo ha fatto uscire Clima, Storia e Capitale, a cura di Matteo De Giuli e Nicolò
Porcelluzzi, che riunisce due suoi articoli che hanno influenzato tutto il dibattito successivo: “Il clima della
storia, quattro tesi”, del 2009 e “Clima e capitale: storie congiunte” del 2014. Sulle quattro tesi di
Chakrabarty si è sviluppato il dibattito sull’Antropocene nell’ultimo decennio ed è utile ricapitolarle. La
prima è: “Le spiegazioni antropogeniche del cambiamento climatico comportano la crisi della secolare
distinzione umanistica tra storia naturale e storia umana.”

 

Da storico, il bengalese parte dall’idea di Vico “che noi umani possiamo avere una vera e propria conoscenza
solamente delle istituzioni civili e politiche perché sono opera nostra, mentre la natura rimane opera di Dio e,
in ultima istanza, imperscrutabile per l’uomo.” Volenti o nolenti, come abbiamo più volte ripetuto,
l’immaginario dell’Antropocene ha reso di colpo obsolete molte delle nostre convinzioni, non solo
cambiando le carte in tavola, ma togliendo la tavola. Oggi è ovvio parlare di noi umani non solo come agenti
biologici, ma anche come forza geologica e questo ha come corollario il crollo immediato di qualsiasi
separazione fra storia umana e naturale e il suo totale ripensamento. Chakrabarty ricorda che già Braudel
andava in questa direzione e ci parla della strada che indica Daniel Lord Smail, cioè la visione di noi umani
in termini di storia profonda, considerando almeno i trecentomila anni di esistenza come Sapiens. 

 

La seconda tesi è: “L’idea di Antropocene, la nuova epoca geologica in cui gli esseri umani esistono in
quanto potenza geologica, ridimensiona in maniera decisiva la storia della modernità/globalizzazione”; la
terza: “L’ipotesi geologica sull’Antropocene ci obbliga a mettere in relazione le storie globali del capitale
con la storia della specie umana”; la quarta: “Intersecare la storia della specie con la storia del capitale è un

https://www.doppiozero.com/materiali/teocologia-i-peccati-dellimmaginario-ecologico


processo che mette alla prova i limiti della comprensione storica”. Ciò che ne viene fuori, rileggendo a
distanza di un decennio le parole di Chakrabarty, è un’analisi che punta i riflettori su un elemento che si sta
rivelando sempre più decisivo, sia se lo si prende in senso storico che come metodo di lavoro: la prospettiva
della storia profonda. Rileggere l’evoluzione delle nostre forme culturali in questa ottica può essere molto
utile al dibattito sull’Antropocene e su tutte le sue varianti. Spesso le narrazioni tossiche sono facilmente
riconoscibili dal limitato o nullo uso della dimensione temporale. Usare la prospettiva della storia profonda è
una delle migliori armi per una guerriglia narrativa efficace. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





