
 

Caratteri nazionali? 
Stefano Jossa
20 Marzo 2022

L’ora a cui mangiamo definisce la nostra appartenenza nazionale, perché, ci spiega ora Alessandro Barbero,
gli italiani pranzano tra l’una e le due, i francesi all’una circa, gl’inglesi intorno a mezzogiorno e gli spagnoli
oltre le due: paese che vai, usanza che trovi. Per gl’italiani il pranzo potrà anche essere una seconda
colazione, per i francesi invece sarà spostato verso l’ora di cena (dîner), per gl’inglesi se sono workaholic si
trattera di un brunch (breakfast+lunch) e se sono cafoni di una vera e propria cena (dinner): non è solo
questione nazionale, allora, ma anche sociale, perché se l’ora del pranzo definisce l’appartenenza in termini
di provenienza, il vocabolario con cui lo si designa è indice di una distinzione di classe. Glottolalico più che
mai, Barbero si diverte e fa divertire, con quel pregio che gli è proprio che è la capacità di arricchire il banale
di citazioni colte e riflessioni sofistiche, ma anche di rendere accessibile l’elitario grazie al contatto con
curiosità popolari ed esperienze di vita. Campione del mid-cult, ma al tempo stesso coltissimo esponente dell’
élite, Barbero ci chiede a che ora mangiamo e se per questo ci sentiamo italiani oppure no.

 

La questione del carattere nazionale ritorna infatti con cadenze ritmate nel discorso pubblico e nella ricerca
accademica degli ultimi duecento anni almeno, come dimostra il libro recente di Emilio Mazza e Michela
Nacci, Paese che vai. I caratteri nazionali tra teoria e senso comune, edito da Marsilio. Converrà partire da
una citazione che nel libro non c’è, ma che può illuminarlo da fuori per capire problematiche e direzioni
dell’intervento:

 

le Storie hanno tutte un carattere nazionale, oltre quello dei tempi dello Scrittore, il che darà motivo ad
importantissime considerazioni, come che il carattere delle Storie che si scrivono è grande argomento a
decidere della condizione di un popolo.

 

Chi scrive è Gino Capponi, il cui nome compare sempre più raramente nella società letteraria, persino in
accademia, ma che fu un protagonista decisivo di quel passaggio epocale, giusta Habermas, della letteratura
alla sfera pubblica che si consumò tra Sette e Ottocento, in coincidenza con l’età dei nazionalismi.
Corrispondente di Foscolo e di Leopardi, proprio in dialogo col primo concepiva il suo progetto di un
giornale londinese, da cui è tratta la citazione: un piano di storia letteraria comparata, che rendesse conto
delle diverse inclinazioni nazionali attraverso lo sviluppo nel tempo e il costituirsi della tradizione. Il
carattere è associato alla narrazione nazionale, da un lato, e all’immaginario collettivo, dall’altro lato:
costruzione storica e condivisione psicologica lo forgiano, fino a farne un esito derivativo, un’identità
precostituita cui afferire ex post, oppure una retorica pedagogica, una questione di mentalità, abitudini e
rivendicazioni. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/caratteri-nazionali
https://test.doppiozero.com/stefano-jossa
https://www.quodlibet.it/libro/9788822900463#:~:text=Il%2520pranzo%252C%2520considerato%2520all'epoca,e%2520scompariva%2520la%2520cena%2520serale.
https://www.marsilioeditori.it/libri/scheda-libro/2971364/paese-che-vai
https://www.laterza.it/scheda-libro/?isbn=9788842076278


Se la nazione non può che essere immaginata, perché tutti i suoi cittadini non s’incontreranno mai nella realtà
e in effetti condivideranno ben poco sul piano della vita quotidiana, la costruzione di questa immaginazione
(una definizione fondata sul rapporto tra inclusione ed esclusione) spetterà prima di tutto ai fondatori
dell’immaginazione per eccellenza, i poeti (con i loro discendenti nei letterati, gli intellettuali, le donne e gli
uomini di spettacolo). Il risultato è che il carattere nazionale è una continua rincorsa di qualcosa che è più da
costruire che già in atto, al punto da spingere tutte le pretese classificatorie e notomizzanti verso gli orizzonti
dell’utopia e della fantascienza anziché dell’appartenenza e della medicina.

 

Intrisi di memoria classica, perché già i Greci, i Romani, gli Ebrei e gli Arabi si concepivano in termini di
differenze nazionali, e nutriti di fiducia illuministica, perché la realtà della differenza nazionale esiste e la si
può descrivere, i due autori, Mazza e Nacci, aderiscono forse un po’ troppo alla loro materia (che parte infatti
da Hume e Montesquieu), ma riescono a fornire un panorama davvero indispensabile per orientarsi
nell’ambito della controversa questione del carattere dei popoli. Questione etnica e culturale, certo, ma anche
politica, e perciò tanto più urgente in un tempo che ancora non ha risolto il rapporto tra popoli e territori, per
non dire di quello tra popolo, nazione e stato: argomenti tristemente d’attualità, dopo il secolo che sembrava
averli affrontati tragicamente e risolti edenicamente. Ma forse li aveva solo rimossi, con un’Europa nata
senza identità, dal progetto economico prima che culturale, fino ai rigurgiti nazionalistici che continuamente
riaffiorano di fronte ai bisogni di appartenenza e fidelizzazione (con le tristissime conseguenze con cui ci
troviamo quotidianamente a confrontarci, purtroppo).

 

Il risultato è che un libro che si propone di essere prima di tutto rigorosamente storico nella disamina e
accademico nel procedimento, si rivela infine drammaticamente politico, legato all’oggi più che all’ieri,
scavo archeologico dei percorsi e delle ragioni che ci hanno portato dove siamo e intervento militante rispetto
alle urgenze dell’attualità. La scelta stessa di parlare di carattere anziché identità, con tutte le implicazioni
legate al clima, alle consuetudini morali e alle pratiche sociali, rivela una chiara presa di posizione a favore
della differenza e della mutevolezza anziché dell’osmosi e dello scambio: la verticalità della storia, in altri
termini, incide di più dell’orizzontalità del movimento, perché costruisce paradigmi entro cui orientiamo la
nostra esistenza e la nostra azione, mentre lo spostamento sintagmatico crea contatti e occasioni senza mutare
i paradigmi consolidati e condizionanti.

 

Le usanze, insomma, sono sedimentazioni culturali, influenze psicologiche più che abbracci alla tradizione:
ossessioni del discorso pubblico, che sono infatti presenti su linee di lunga durata prima di tutto nelle culture
che più di tutte hanno voluto definirsi e caratterizzarsi separatamente, quella inglese e quella francese, di cui
Mazza e Nacci sono rispettivamente esperti. Un incontro felice, perché cultura inglese e francese non
vengono proposte, come spesso esse stesse si propongono, in antitesi, secondo un vecchio stereotipo di
rivalry o compétition, ma in congiunzione, protagoniste entrambe, in modi e forme diversi, eppure
sostanzialmente convergenti, di quella costruzione discorsiva sui caratteri nazionali che le ha portate a
rivendicare sensi di superiorità e consapevolezza fortemente voluti e ribaditi.

 

http://www.manifestolibri.it/shopnew/product.php?id_product=516


 

Da Hume, Montesquieu e Du Bos fino a de Gobineau, Le Bon e Lombroso, il libro fornisce una rassegna
utilissima, con ampie citazioni e dovizioso commento, sulla questione del carattere nazionale, che è più
antropologica che storica, come suggeriva Silvana Patriarca, distinguendo fra carattere come «disposizioni
"oggettive", consolidate (un insieme di particolari tratti morali e mentali) di una popolazione» e identità come
«dimensione più soggettiva di percezioni e di auto-immagini che possono implicare un senso di missione e di
proiezione nel mondo». Ogni nazione ha il suo carattere particolare, recitava l’Encyclopédie di Diderot e
D’Alembert (1765), con un motto divenuto proverbiale a fine Settecento, quando si dibatteva se le cause
fossero fisiche o morali, ma raramente si mettevano in discussione gli stereotipi di una narrazione
rassicurante e ideologicamente orientata. «Leger comme un françois, jaloux comme un italien, grave comme
un espagnol, méchant comme un anglois, fier comme un écossois, ivrogne comme un allemand, paresseux
comme un irlandois, fourbe comme un grec», si leggeva sempre nell’Encyclopédie, mentre il suo
corrispettivo inglese, la Cyclopaedia di Ephraim Chambers, faceva eco pochi anni dopo con «Light  as  a 
Frenchman,  Waggish  as  an  Italian,  Grave  as a  Spaniard,  Serious  as  an  Englishman,  Fierce  as  a 
Scotchman, Drunken  as  a  German,  Idle  as  an  Irishman,  Deceitful  as  a Greek».

 

Un secolo dopo Nietzsche non avrebbe esitato ad affermare che, in contrasto con la natura umana, «solo
gl’inglesi» tendono alla felicità (Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt), mentre
un ventennio più avanti D. H. Lawrence avrebbe rilanciato sugli italiani, accusati di non essere appassionati (

https://www.laterza.it/scheda-libro/?isbn=9788842092070


Lady Chatterley’s Lover): «si commuovono con facilità, si affezionano molto spesso, ma di rado vivono una
passione forte di qualsiasi tipo».

La questione, come spiegava bene John Stuart Mill, era legata alla logica stessa dello stereotipo culturale, che
rischia di appiattire le differenze dentro banalizzanti generalizzazioni, ma contiene la potenzialità di catturare
il cuore invisibile di esperienze collettive altrimenti disperse nell’infinità delle diversificazioni individuali: 

 

Io Italiana (riassume e commenta Nacci) sono circondata da circostanze tipiche della realtà italiana e
tipiche del momento attuale, e quelle circostanze sono diverse da quelle di un Inglese odierno o di un
Inglese di un’altra epoca.  La somiglianza che caratterizza molta parte delle nostre vite non è sufficiente
rispetto alle eccezioni. Le affermazioni generali sull’umanità, per tutti questi motivi, non sono
scientifiche. 

 

Eppure, come scriveva Mill, anche se «l’umanità non ha un solo carattere universale […] esistono leggi
universali nella formazione del carattere». Il problema di Mill è ancora il nostro: se perderci nella miriade
delle varianti soggettive o cercare catene di somiglianze. Puntare sull’individuo o sulla comunità, come mette
in luce il recente dibattito francese sull’alternativa tra diritti civili e diritti universali, nella stretta tra wokeism
di matrice americana e loyalisme d’ispirazione illuministica. 

 

Non mancano, nel libro, le voci antagoniste, che ne metterebbero in crisi l’assunto dall’interno, dalla protesta
di Claude-Adrien Helvétius che proclamava che «non c’è nulla di più ridicolo e falso dei ritratti che si fanno
del carattere dei diversi popoli», alle critiche di Max Weber, per cui «appellarsi al carattere nazionale […]
equivale, in genere, a una confessione d’ignoranza», Henry Hamilton Fyfe, secondo il quale «non esiste
alcun “tipo di carattere nazionale”», Ludwig von Mises, che ribadiva che «non esiste qualcosa come un
carattere nazionale stabile», e Julio Carlo Baroja, che denunciava che «tutto quello che è parlare di “carattere
nazionale” è un’attività mitica», fino all’accusa di Leonardo Sciascia che non si può interpretare un intero
popolo «come fosse un solo uomo».

 

Né manca un capitolo sulla razza, che sgombra il campo dalle derive razziste e nazionaliste, ma ne riconosce
il posto nella storia. Col sogno, risalente a Oliver Goldsmith, di trattare le nazioni come gli individui,
personificandole e reificandole; e col rischio, come accusava Benedetto Croce, di schiacciare la storia dei
popoli con la metafisica dei caratteri. Fino a ricordarci, con Madame de Staël e George Orwell, che i miti
esistono e condizionano la nostra percezione. Libro plurale, quindi, capace di aprire una costellazione di voci
intorno a un problema, intrecciando storia della mentalità, antropologia culturale, psicologia sociale,
mitopoiesi, politologia ed epistemologia:  fiducioso nella realtà del suo oggetto, illuministico-
romanticamente, più essenzialista che discorsivo, impermeabile a strutturalismi, semiologie,
decostruzionismi e biopolitiche, ma comunque inclusivo e critico, certamente disponibile alla dialettica e al
confronto fin dall’argomentazione che lo struttura e innerva. 

 

Un carattere nazionale aperto, plurale e poroso è di là da venire: persino Giulio Bollati, riflettendo sul
carattere degli italiani in un libro forse pure più famoso dei suoi meriti, e richiamando la lezione di Giacomo
Leopardi, che rimproverava ai connazionali la «mancanza di società», lamentava infine che gl’italiani un
carattere non ce l’hanno perché non hanno una società stretta. Non è giunto il momento, però, di pensare
finalmente a una società larga, le cui maglie consentano l’inserimento e l’accoglienza? Ibridazione,

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/critica-letteraria-e-linguistica/filologia-e-critica-letteraria/litaliano-giulio-bollati-9788806207380/


contaminazione, sincretismo e intersezione potranno costituire i fondamenti di un discorso sul carattere
individuale che superi quello nazionale, riconoscendo il fondamento politico delle nazioni come qualcosa che
ha poco a che vedere con etnie e sangui, mentre al cuore c’è un progetto economico. Il pensiero borghese,
insomma, dovrà essere smascherato anche da questo punto di vista, nella sua finzione di sinergia tra popolo e
nazione che è pura retorica sette-ottocentesca: cosa pensa il popolo, se pure le donne e gli uomini del popolo
la pensano tutti allo stesso modo? 

 

Lo vogliono gli italiani, si legge continuamente sulle pagine dei giornali; ma io, che sono italiano, e gli
italiani che conosco, non vogliamo affatto quello che ci viene detto che vogliamo… Invitava a riflettere su
questa modalità propagandistica già uno scrittore russo, Lev Nikolàevi? Tolstòj, oggi più che mai necessario,
in una pagina illuminante alla fine di Anna Karenina, nel momento in cui il romanzo da passionale si fa
politico: 

 

Non poteva consentire che diecine di persone, nel cui numero era anche suo fratello, avessero il diritto,
in base a quel che dicevano loro le centinaia di volontari parolai che giungevano nelle capitali, di dire
che essi coi giornali esprimevano la volontà e il pensiero del popolo, e un pensiero che s'esprimeva
nella vendetta e nell'uccidere. Non poteva consentire con questo, perché né vedeva l'espressione di
questi pensieri nel popolo, nel cui ambiente viveva, né trovava questi pensieri in sé (ed egli non poteva
considerarsi nient'altro se non una delle persone componenti il popolo russo), e soprattutto perché
insieme col popolo non sapeva, non poteva sapere in che consistesse il bene comune, ma sapeva con
sicurezza che il raggiungimento di questo bene comune era possibile soltanto con un severo
adempimento di quella legge di bene che si scopre a ogni uomo, e perciò non poteva desiderare la
guerra e predicare in prò di fini comuni quali che essi fossero. 

 

Questa pagina andrebbe sempre riletta e ripensata quando si costruisce la retorica della volontà popolare. E
quando si ribadisce quella del carattere nazionale. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



