
 

La Passione secondo Bach 
Cesare Galla
15 Aprile 2022

Cantare il racconto evangelico della Passione di Gesù durante le celebrazioni del Venerdì Santo era un’antica
tradizione musicale della Riforma luterana. In origine lo si era fatto in modo responsoriale, poi si era
affermato lo stile corale polifonico ed erano emerse in ruoli sempre più importanti le voci soliste. Alla fine
del Seicento, l’impetuosa affermazione, anche nelle città tedesche, del gusto melodrammatico di origine
italiana aveva avuto l’effetto di aggiornare forma e stile della musica con la quale nelle chiese si narrava la
morte del Cristo. Nasceva quella che poi gli storici avrebbero chiamato Passione-Oratorio. Si trattava di una
formula di compromesso, in equilibrio fra la severità teologica del genere sacro e la ricchezza degli “affetti”
tipica dell’Aria, cuore dell’opera italiana. Dal punto di vista strutturale, questo tipo di composizione era
basato sull’interpolazione fra il testo evangelico (non necessariamente nell’originale, talvolta sottoposto ad
ampie elaborazioni) e una serie di “Arie spirituali” di commento e meditazione, contrizione e pentimento,
affiancate a loro volta da un certo numero di cori polifonici; il tutto, con accompagnamento strumentale
sempre più ricco e vario. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-passione-secondo-bach
https://test.doppiozero.com/cesare-galla


La statua di J.S. Bach accanto alla chiesa di San Tommaso a Lipsia (foto R. Copello).

Quando Sebastian Bach, il 5 maggio 1723, prese servizio come Cantor della città di Lipsia (ovvero come
responsabile delle musiche da eseguire nelle due principali chiese della seconda città della Sassonia, San
Tommaso e San Nicola) questo genere era ormai largamente affermato specialmente nella Germania del
Nord e in particolare ad Amburgo, grazie a musicisti come Telemann e Händel e alla collaborazione di
letterati come Barthold Heinrich Brockes. Il suo “libretto” sulla Passione di Cristo ebbe vasta popolarità e fu
musicato più volte da compositori diversi. Qualcosa del genere, anche se in maniera molto più “intensiva”,
sarebbe accaduto di lì a poco nell’ambito dell’opera seria con i libretti di Metastasio.  

A Lipsia la nuova tendenza era giunta relativamente tardi, peraltro senza raccogliere particolari entusiasmi.
La prima esecuzione di una Passione di questo tipo era avvenuta solo due anni prima dell’entrata in servizio
di Bach, il Venerdì Santo del 1721, con una partitura dell’allora Cantor, Johann Kuhnau, sul testo del
Vangelo di Marco.

 

Un decennio più tardi, lo storico locale Christian Gerber nel ricostruire la storia delle cerimonie di chiesa in
Sassonia avrebbe rievocato criticamente l’affermarsi del nuovo stile: «Si è anche cominciato a eseguire la
storia della Passione, che prima ci si accontentava di cantare con semplicità e raccoglimento, nella maniera
più artificiale, con ogni tipo di strumenti…». 

Bach non ebbe dubbi nell’adottare la forma più moderna di questo genere fin dall’inizio del suo incarico a
Lipsia. Dopo la sua Passione secondo Giovanni, eseguita nel 1724 e nel 1725, e dopo un anno (il 1726) nel
quale il Cantor fece eseguire una Passione di Reinhard Keiser, direttore dell’Opera di Amburgo, il Venerdì
Santo 11 aprile 1727, in San Tommaso, vide la luce la Passione secondo Matteo. 

 



L’interno della chiesa di San Tommaso a Lipsia.

Fino alla metà degli anni Settanta, gli studiosi bachiani ritenevano che la prima esecuzione fosse avvenuta il
15 aprile 1729. Le ricerche, rese più difficili dalle carenze documentarie, hanno portato ad anticipare di due
anni la nascita del capolavoro. Fra l’altro, questo ha permesso di risolvere la questione degli auto-imprestiti
(le cosiddette “parodie”) presenti nella partitura, riducendone di molto il peso ed escludendo soprattutto –
com’era stato ipotizzato in precedenza – che nove Arie della grande Passione fossero state scritte
originariamente per la Musica funebre in memoria del principe Leopold di Cöthen, eseguita nel marzo del
1729. In realtà, accadde esattamente il contrario, il passaggio avvenne dalla Passione, cui spetta quindi la
palma della quasi totale originalità, alla Trauermusik.

 

Quella del 15 aprile 1729 fu perciò la seconda esecuzione, in occasione della quale, comunque, Bach apportò
alcune modifiche e aggiunte rispetto alla stesura iniziale. Le principali riguardano la prima parte
dell’Oratorio, nella quale il musicista inserì due ulteriori Corali. Uno era nuovo, l’altro – che inizia con le
parole “O Mensch” – era stato scritto per la Passione secondo Giovanni di alcuni anni precedente. La
partitura così configurata è la versione di riferimento nelle interpretazioni di oggi.

 



La chiesa di San Tommaso a Lipsia.

La chiesa di San Tommaso aveva due cantorie: una caratteristica decisiva nella nascita del capolavoro. Bach
concepì infatti una partitura monumentale non solo per l’ampiezza (dura poco meno di tre ore) ma anche per
il fatto di essere concepita per quello spazio e dunque scritta per doppio coro e doppia orchestra: una
“macchina musicale” con pochi precedenti nella storia. Riallacciandosi all’antica tradizione della Basilica di
San Marco a Venezia, il musicista volle realizzare una sorta di contrappunto spaziale nell’interazione fra le
due compagini vocali e strumentali: un dispositivo decisivo per raggiungere la caratteristica temperatura
emotiva quasi teatrale di questa Passione (è celebre l’allestimento semi-scenico realizzato nel 2010 dal
regista Peter Sellars con i Berliner Philharmoniker – che si può reperire in Dvd). Si tratta di un crocevia forse
unico nella storia fra musica sacra di altissimo rigore stilistico-teologico e linguaggio drammatico
“soggettivo”, realizzato nella vasta gamma di “affetti” delineati dalle Arie solistiche.



 

Altrettanto decisiva fu la collaborazione del musicista con un giovane poeta locale, Christian Friedrich
Henrici, che aveva allora 27 anni. Singolare figura di verseggiatore inizialmente dedito al genere satirico e
mondano, verso la metà degli anni Venti del Settecento questo autore – che si firmava con lo pseudonimo di
Picander – si era dedicato alla poesia spirituale, affermandosi rapidamente. Come nei migliori casi di
collaborazione fra operista e librettista, Bach ottenne da Picander un testo particolarmente funzionale alla sua
visione, caratterizzato da inedita coesione e forza letteraria. Determinante in questo senso fu anche il fatto
che la musica aveva avuto un ruolo primario nella formazione del poeta, rendendogli naturale realizzare una
scrittura ben aderente alle necessità del canto.

 





Una pagina della partitura autografa della Passione secondo Matteo (1736).

La suddivisione in due parti della Passione secondo Matteo risponde naturalmente alla necessità di inserire
all’interno dell’esecuzione l’omelia del Venerdì Santo. Nella prima parte i punti cruciali sono l’ultima cena,
con l’istituzione dell’eucarestia e la rivelazione del tradimento di Giuda, e quindi la veglia nel Getsemani
fino alla cattura di Gesù. Dopo l’omelia, la narrazione musicale riprende con le convulse e sempre più
tragiche vicende nel Sinedrio, seguite dall’intervento di Pilato, dal processo, dalla condanna e quindi dalla
crocefissione.

L’opera si apre con uno sbalorditivo affresco vocale-strumentale, “Kommt, ihr Töchter, helft mir klagen”
(Venite, figlie, aiutatemi nel pianto) nel quale ai due cori principali si unisce un terzo “coro angelico”, che
intona l’antico Corale “O Lamm Gottes unschuldig” (O immacolato agnello di Dio). È una sorta di
preambolo teologico, realizzato però con fortissimo impatto drammatico, durante il quale i credenti riuniti
nella chiesa iniziano la contemplazione del sacrificio della croce, non senza la consapevolezza della loro
inesorabile colpa (secondo la dottrina luterana, essa incombe su ogni cristiano in quanto peccatore).

 

 

La partitura si sviluppa secondo lo schema già sperimentato dal musicista, ma qui condotto a una
monumentalità senza precedenti, grandiosa e controllata in ogni dettaglio. In essa si fondono stili molteplici,
dall’arcaismo dei Corali, quasi provocatoriamente moltiplicato e sublimato, fino alla sottile e raffinata
eleganza della forma operistica per eccellenza, l’Aria, ricondotta a proclamazione teologica a partire dagli
“affetti” mondani e umani che delinea musicalmente. In ultima analisi, la dimensione espressiva è quella di
una spiritualità universale e senza tempo. 

 



Elias Gottlob Haussmann, ritratto di J. S. Bach, olio su tela, 1746.



Il racconto evangelico (Matteo, capitoli 26 e 27) è esposto in un vivace recitativo a più parti, mentre i Corali
fungono da luogo in cui la meditazione collettiva si fa contrizione e preghiera e hanno quasi la funzione di
separare le scene del sacro dramma. Le Arie per voci solistiche, sempre precedute da recitativi in Arioso, che
presentano la stessa cornice strumentale, offrono un’altra prospettiva nella contemplazione del dramma, più
individuale e sofferta. Esse non sono affidate ai personaggi della vicenda: ogni fedele poteva quindi trovarvi
la “rappresentazione musicale” della propria meditazione.

Il recitativo del racconto evangelico è “secco”, ovvero accompagnato solo dal basso continuo, ma spesso
intarsiato dagli interventi corali della “turba”, il popolo di Gerusalemme che assiste alla vicenda e la
commenta, con trascinante connotazione contrappuntistica. L’unica eccezione è la cosiddetta “aureola”
strumentale che caratterizza i recitativi di Gesù (voce di basso), simbolismo musicale realizzato dagli archi.
Altri personaggi che intervengono nel racconto evangelico, condotto in larga parte dall’evangelista stesso
(voce di tenore), sono Giuda, Pietro, due sommi sacerdoti, Ponzio Pilato e sua moglie.

 

Singolarmente efficace risulta il tessuto armonico. All’interno di una gamma di tonalità molto ampia si
incontrano melodie cromatiche (che quindi si spingono lontano dalla tonalità principale), accordi dissonanti
come quello di settima diminuita, modulazioni improvvise. Decisiva nella tinta come nella profondità
emotiva dell’invenzione melodica, la tavolozza strumentale. Le due orchestre prevedono a fianco degli archi
(sia “moderni” che arcaici, come il violone o la viola da gamba) i flauti traversi e a becco, e una vasta
famiglia di oboi, comprendente anche gli oboi d’amore e gli oboi da caccia, che orientano verso il grave la
tessitura in cui questo strumento normalmente si esprime. Nella sua articolazione, la differenziazione
timbrica getta una luce specifica, molto caratterizzante, su ogni Aria. Gli accompagnamenti in funzione
solistica affidati a vari strumenti (violino, oboi di ogni tipo, viola da gamba, flauti) cessano di avere un senso
semplicemente decorativo, per raggiungere una profondità e una sensibilità emozionanti.

 

 

Le Arie sono 14 (comprendendo anche un duo), distribuite asimmetricamente fra la prima e la seconda parte
(che è più ampia), e suddivise fra le quattro tipologie vocali (soprano, contralto, tenore e basso) con
prevalenza per le voci più gravi. In particolare, cinque sono le Arie per contralto, la voce che secondo
l’esegesi teologico-musicale rappresenta metaforicamente l’anima cristiana sofferente. Anche i Corali sono
14, in questo caso simmetricamente divisi nelle due parti, sette nella prima e sette nella seconda. Sette come
le ultime parole di Cristo sulla croce, come i doni dello Spirito Santo, le opere di misericordia, le virtù, i
peccati capitali: una numerologia mistica che non può sfuggire e che è stata ampiamente studiata, talvolta
forse esagerandone l’importanza. 

 



La chiesa di San Tommaso a Lipsia nel 1749.

Scegliendo personalmente questi Corali, il compositore creò un’impronta musicale specifica, una sorta di
“motto” per l’intera Passione, in virtù dell’insistito utilizzo di varie strofe dell’Inno “O Haupt voll Blut und
Wunden” (O testa coperta di sangue e di ferite), opera del poeta tedesco secentesco Paul Gerhardt, intonate
con una melodia oggi divenuta celeberrima. Si tratta di un brano di Hans Leo Hassler, musicista di
Norimberga che fu amico a Venezia di Giovanni Gabrieli e allievo dello zio di questi, Andrea Gabrieli:
originariamente era una canzone d’amore ed era stata pubblicata nel 1601. Questa musica risuona, in varie
tonalità, due volte nella prima parte e due nella seconda, sul testo di Gerhardt; l’ultima, subito dopo che il
Cristo è spirato. Ma emerge anche su testo differente (per quanto sempre di Gerhardt) in altri due Corali. E se
si considera che, in un’occasione, del Corale “O Haupt” vengono cantate due strofe – e quindi due volte
viene proposta la melodia – anche in questo caso si raggiunge il numero simbolico di sette riproposizioni di
questo tema.



 

 

Del resto, a parte la trama numerologica, la simbologia connota la partitura in molti punti. Oltre la citata
“aureola” che accompagna i recitativi di Gesù, l’elemento più evidente è il cosiddetto “motivo della Croce”,
successione di quattro note che viste sul pentagramma, nella loro disposizione delineano graficamente
appunto una croce. Accade ad esempio nella prima Aria del soprano, “Blute nur, du liebes Hertz” (Sanguina,
carissimo cuore) e quando il coro-turba chiede la condanna di Cristo, specificamente sulla parola “kreuzigen”
(crocifiggilo).

Durante la vita di Bach, dopo quelle del 1727 e del 1729 si ebbero a Lipsia altre due esecuzioni della
Passione secondo Matteo, nel 1736 e nel 1742. Per la prima di queste, il musicista preparò una sontuosa
copia autografa della partitura, conservata oggi alla Biblioteca di Berlino, che affascina per la cura
calligrafica, per la forza iconografica della scrittura, come pure per la scelta “teologica” di evidenziare con
inchiostro rosso le parole pronunciate dal Cristo. Un documento che testimonia, fra l’altro, la lucida
consapevolezza che il musicista aveva della eccezionalità della sua creazione.

 

 

Morto Bach nel 1750, un silenzio quasi secolare ha circondato la grande Passione, tornata infine al pubblico
ascolto nella storica esecuzione avvenuta alla Singakademie di Berlino l’11 marzo 1829, sotto la direzione di
un ventenne Felix Mendelssohn-Bartholdy. Si trattava della celebrazione di quello che secondo le conoscenze
di allora era il centenario della prima esecuzione. Il musicista, da ragazzo, aveva avuto in regalo dalla nonna
materna una copia dell’autografo, e questo testimonia il fatto che già nel primo Ottocento in Germania, negli
ambienti culturalmente più avanzati, si stava diffondendo un vero e proprio culto per l’arte bachiana. Da
allora, questo capolavoro è venuto assumendo un ruolo sempre più importante nella tradizione musicale e
nella cultura dell’Occidente, sottolineato dal confronto che con esso hanno sperimentato tutti i più grandi
direttori di ogni epoca. Uno di questi, Wilhelm Furtwängler, protagonista di storiche esecuzioni, riteneva che
«...Per l’unità maestosamente suggestiva dell’ispirazione che la pervade, la grande Passione si può
paragonare soltanto all’opera monumentale dell’epoca romantica, il Tristano di Wagner». Un’affermazione
paradossale, indicativa tuttavia del “ruolo” sostenuto da quest’opera nella cultura tedesca.

 

 

Ma il fascino della grande Passione è universale. È sintomatico, ad esempio, che una personalità complessa e
per molti aspetti profetica come Pier Paolo Pasolini si sia rivolto proprio a questa musica non solo, e
ovviamente, per la colonna sonora del film Il vangelo secondo Matteo (1964), ma specialmente per quella
della sua prima pellicola, Accattone (1961), sorta di dolente e infine tragica parabola sul degrado del
sottoproletariato urbano, ambientata nella periferia di Roma.

Oltre che sul movimento lento del Concerto Brandeburghese n. 2, la scelta pasoliniana si basa sulla melodia
del Coro che suggella la partitura, “Wir setzen uns mit Tränen nieder” (Piangendo ci prostriamo): la si ascolta
fin dai titoli di testa e poi per altre sei volte, compresa la scena conclusiva della morte del protagonista.
Un’idea spiazzante e rivelatoria («Sentivo che in quelle vite si nascondeva qualcosa di sacro»), alla base della
quale sta l’intima comprensione della profonda umanità di questo monumento musicale della religione
cristiana.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



