
 

Nostra Signora delle Piante 
Riccardo Venturi
15 Aprile 2022

Vegetalizzare il sacro

 

Quando Notre-Dame bruciò, quel 15 aprile 2019, piovvero dall’estero tanti soldi in una gara pubblica di
solidarietà internazionale, una pioggia paragonabile solo all’acqua cosparsa dai pompieri sulla cattedrale per
nove ore. Il film di Jean-Jacques Annaud Notre-Dame brucia (2022), distribuito ora nelle sale francesi,
racconta bene quei momenti di tensione e coraggio, in una Parigi incredula e paralizzata dal traffico. Quella
gara di beneficienza mirava a ripristinare il simbolo della cristianità francese e dell’arte gotica, restituendolo
al suo stato precedente l’incendio, in modo che l’unica luce interna tornasse a essere quella filtrata dalle
vetrate o quella elettrica. Che altre strade fossero percorribili?

 

Giugno 2019, Potager du Roi di Versailles. In occasione della prima Biennale d’architettura e del paesaggio
d’Ile-de-France si tiene un incontro col giardiniere-paesaggista Gilles Clément. Incalzandolo sull’attualità,
qualcuno dal pubblico gli chiede cosa pensa del cantiere di ricostruzione della cattedrale. La risposta è
inattesa, ancor più nel cuore dell’ancien régime: “Dal momento che la luce è finalmente entrata in questo
luogo, non resta che trasformarlo in un giardino”. Una serra gigante o meglio, per utilizzare una nozione cara
all’autore, un giardino in movimento. Folgorato dall’intuizione, un editore gli chiede di lavorarci sopra; il
risultato è un prezioso libricino, Notre-Dame-des-Plantes (Bayard 2021), dove la boutade si fa progetto
creativo, tenendosi sul filo sottile tra dimensione poetica e fattibilità concreta. Un po’ come tutto Clément in
fondo.

 

Se dal punto di vista culturale il crollo del tetto, della flèche e del transetto di Notre-Dame è un disastro ai
danni di un monumento storico, dal punto di vista vegetale, adottato da Clément, uno spazio chiuso come una
foresta immersa nell’oscurità si è trasformato, per una fatalità che ha lasciato penetrare la luce dall’alto, in
una clairière (radura o prateria). Trasformazione, non distruzione. “Per me, la rovina non è altro che la
distruzione di qualcosa che è precisamente considerata fissa, e che spesso riguarda degli elementi inerti,
decisamente delle tracce. Abbandonare un prato o un luogo di coltivazione, al contrario, non porta alla
rovina: questa diventa una foresta” (Gilles Clément, Sébastien Thiéry, “Partout, favoriser la vie”, in
“Critique”, 860-861, 2019, pp. 56-69, cit. pp. 66-67).

Per Notre-Dame-des-Plantes Clément immagina d’intervenire in tre zone distinte: il sagrato, la navata
centrale e il giardino esterno. Procediamo per ordine a partire dal “jardin d’approche” sul sagrato che,
nonostante il nome (parvis) indichi il paradiso, è stato in passato trasformato in luogo di supplizio se
pensiamo al rogo degli ugonotti.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/nostra-signora-delle-piante
https://test.doppiozero.com/riccardo-venturi


 

Trasgredendo la natura esclusivamente minerale della città, primo compito del giardiniere sarà di creare un
“labirinto decostruito” cui si accede senza cellulari, un giardino popolato da varie specie vegetali. Sarà
composto da sette superfici coltivate e da sette libere dove i visitatori possono oziare; un numero scelto in
quanto la sua radice, septem, è comune a tutte le lingue indo-europee. 

Questo frutteto con cespugli e alberi mostra il brassage planetario caro a Clément: “Un giardino è sempre un
terreno d’incontro tra tutte le specie capaci di vivere al sole e nel clima locale, indipendentemente dalla loro
origine geografica” (p. 31). Sette sono anche i tipi di meli i cui frutti, da cogliere e degustare a volontà, sono
ribattezzati Bonus domestica e non malus, secondo una proiezione della teologia cristiana sulla botanica e,
nello specifico, su uno dei frutti più benefici per la salute umana che nulla ha di peccaminoso. Decisive infine
le crocifere, l’arabis, l’esperidio, la senape e la moneta del Papa o lunaria per la loro capacità di assorbire ed
eliminare quelle 250 tonnellate di piombo fuso che è colato sul terreno durante l’incendio, e che sarebbe
troppo costoso bonificare altrimenti.

 

Entriamo in Chiesa, la parte più originale del progetto. Qui Clément immagina una serra fatta di piante
tropicali e sub-tropicali: fiori, frutti, verdure, arbusti, liane, piante erbacee rampicanti, palme, cespugli di
varia conformazione e pergole. Sotto la serra si creerà un clima da Medio Oriente con guaiava, papaie, litchi,
manghi, in omaggio al modello di Notre-Dame, che si trova a Qalb Lozeh (che vuol dire a forma di
mandorla) in Siria, una chiesa paleocristiana ben nota a Maurice de Sully, vescovo di Parigi, nel XII secolo.

 



 

La vigna produrrà vino da messa (o da tavola se il raccolto è abbondante) a chilometro zero, con la sagrestia
trasformata in distilleria. Nessuna importazione del sangue di Cristo! Non manca la passiflora o fiore della
passione che non solo gareggia con l’architettura ma, con i suoi fiori a forma di croce, richiama la
crocifissione. Originaria del Sud America, era utilizzata dai gesuiti per convertire gli Amerindi alla loro
religione in quanto contenente al centro settantadue filamenti come le spine della Santa corona; trenta
macchie rotonde che ornano l’interno del fiore come i denari ricevuti da Giuda; cinque stami rossi alla base
come le piaghe di Cristo; tre punte del pistillo come i chiodi della Croce; foglie a punta acuta come la lancia
che ha trafitto il costato di Gesù.

 

Il bacino rotondo dell’abside diventerà un giardino d’acqua ma anche un’enorme acquasantiera, in nome del
potere purificatore di piante come la Victoria regia, una ninfeacea gigante a forma di ostia originaria
dell’Amazzonia. Questo recinto (altra parola per paradiso) tra la serra, le piante tropicali e la fontana, sarà un
piccolo Eden nel cuore della città, senza che la serra tropicale diventi, come accade di frequente, un luogo
turistico: “Non bisogna torreiffellizzare l’edificio per attirare i turisti” (p. 13). Non mancheranno infine degli
alveari sul tetto che produrranno miele, come già accade nella cattedrale di Saint-Denis (il cosiddetto “miel
béton”).

 

Terzo e ultimo spazio, al di là dell’abside e lungo la Senna, accessibile da due scalinate da realizzare, è il
Giardino libero o degli antipapi, cioè di quei vescovi auto-dichiaratisi papi prima di essere eletti. Una friche o
un terreno lasciato all’abbandono in cui la caccia è abolita, pieno di erbe folli, con una diversità e un
optimum di vegetazione generati nel e dal tempo. Qui si mescoleranno tutti gli strati vegetali lasciando spazio
alle grandi graminacee e persino alla canapa. Un sacrilegio? Clément ci ricorda che la copertina della prima
bibbia di Gutenberg era in fibra di cannabis.

Il Terzo paesaggio accoglierà quella diversità spesso scacciata dai giardini, come le spine del Poncirus
trifoliata, tra gli arbusti più aggressivi che richiama la passione di Cristo e produce frutti non commestibili
ma con cui si possono fare canditi, o su cui, a seconda della fede, pregare.

 



 

Far giardinaggio

 

“Equilibrio significa instabilità. Tutto può cambiare in qualsiasi momento [...] Questo equilibrio si presenta
come un modello opposto al giardino curato con le sue siepi murali, ai suoli levigati dal vento dei soffiatori,
ai prati falciati o plastificati, modelli superati e congelati in un’estetica basata sui rigidi principi
dell’architettura dove lo spirito d’invenzione è poco gradito” (p. 80). Tutto è in movimento, tutto è
movimento, al contrario di un’architettura di forme cristallizzate. Clément non è contrario alla conservazione
in generale ma alla sua forma attuale che sarebbe, a suo dire, una forma di nevrosi pronta a mummificare i
prodotti della nostra civiltà. “Casser les monuments classés”, “spezzare i monumenti protetti” afferma con un
gioco di parole quando è intervistato su France Inter l’11 maggio 2021.

Dovremmo costruire allo stesso modo in cui si fa giardinaggio: “Devo dire che qui combatto contro i
sostenitori della forma (e della funzione), che tendono a santificare le costruzioni, i monumenti storici, i
monumenti protetti, in una visione estremamente fissista”. Siamo agli antipodi del giardino: “qui siamo con il
vivente, e non possiamo impedire che cambi continuamente, persino nei giardini classici, anche se facciamo
di tutto per attenerci al disegno. [...] se volessimo costruire come si fa giardinaggio, accetteremmo la
trasformazione” (G. Clément e S. Thiéry, cit. pp. 64-65. Realizzata il 15 ottobre 2018, l’intervista precede
l’incendio di Notre-Dame cui sembra far riferimento.

 

https://www.franceinter.fr/emissions/la-terre-au-carre/la-terre-au-carre-11-mai-2021


 

Ora, Notre-Dame non sarà sconsacrata, la sua funzione religiosa mantenuta. A cambiare è il contesto: i
motivi vegetali non saranno più rappresentati nei fregi, nei capitelli delle colonne, nelle decorazioni
architettoniche ma saranno presenti nella loro vera natura; i fiori non avranno più diritto di cittadinanza solo
durante matrimoni e funerali sotto forma di corone e vasi infiocchettati ma spunteranno dal suolo lastricato,
là dove ora ci sono solo materie inorganiche e lastre tombali.

A Notre-Dame-des-Plantes – santuario del vivente gestito da sacerdoti-giardinieri – la missione del sacro non
sarà mantenere l’ordine stabilito e perpetrarlo attraverso i rituali, ma far proliferare la biodiversità vegetale
senza ridurla al ramo d’ulivo pasquale. Un luogo dove pensare altrimenti il tempo e vivere il presente, perché
piantare un seme apre al futuro biologico, “molto diverso dall’agenda satura dei tecnocrati e da quella,
immutabile, dei religiosi” (p. 20).

 

Ad vitam aeternam

 

Che luce sia! Che luce sia? In verità no. 

La luce del giorno è stata soffocata, le porte verso l’esterno sprangate dietro l’imperativo di restituire la
cattedrale di Notre-Dame al suo stato originale, in ottemperanza alla filosofia, tanto in voga da noi, del
“dov’era com’era”. Che questa procedura ci appaia l’unica possibile mostra l’immobilismo delle nostre



società, della nostra cultura, delle nostre menti. Non solo la distruzione di un monumento suona come un atto
sacrilego e per certi versi impensabile, ma anche quando viene distrutto – che la causa sia un mozzicone di
sigaretta o un corto-circuito, come nel caso di Notre-Dame – ci affrettiamo a restituirlo a un presupposto stato
originale. Proteggere il patrimonio artistico, conservarlo sotto tutte le sue forme, anche quando implica una
feticizzazione dei beni culturali.

 

In realtà ricostruire all’identico è segno della nostra mancanza a immaginare un mondo diverso da quello
ereditato: “Facciamo con i monumenti quello che facciamo con le ‘crisi’: ricostituire il modello rassicurante
il più rapidamente possibile. Soprattutto per evitare di immaginarne un altro. Non si tratta di evolvere ma di
ripetere” (p. 12). Mantenere il nostro modello di crescita, a costo di distruggere altre forme di vita sul pianeta.

Poco importa che la cattedrale non abbia cessato di trasformarsi nel corso della storia, come ci ricorda
Clément: qui ci sono ancora i resti del tempio di Giove e di Cernunnos, il dio cornuto generalmente associato
a un cervo e a un serpente, che incarna la potenza mascolina e la fecondità ma anche il ciclo biologico della
natura; e nel 1794 diventa un Tempio della Ragione. Per non evocare gli incendi precedenti, come quello del
857 per mano dei Normanni raccontato dall’annalista di Saint-Bertin.

Spesso ci lamentiamo di vivere una realtà che, pertanto, non sappiamo immaginare altrimenti. Perché in
fondo vogliamo che non cambi nulla, che tutto resti così com’è, soprattutto quella porzione estesa della Terra
di cui siamo gli artefici. E questo vale anche quando l’azione degli elementi ci facilita il compito: domato il
fuoco, la priorità è far sì che quel 15 aprile 2019 non sia mai esistito.



 

 

 

Incapaci di immaginare altrimenti il nostro mondo o un altro mondo, ci teniamo quello che abbiamo
costruito anche se non ci piace – così stanno le cose. E questo “così” indica uno stato di fatto immutabile, una
realtà impalata, l’attestazione del nostro culo di pietra mentale. Che si tratti di un monumento, una tradizione,
un modello sociale, un modello educativo, un modello economico o quello culturale della copia conforme,
manchiamo di slanci prospettivi.

Se l’appello di Gilles Clément a reinventare le condizioni di vita è rimasto inascoltato, se nel dialogo che
immagina tra una pianta e un Addetto agli affari sacri solo l’appello del secondo è stato preso in conto, non
c’è dubbio che, in questo affare, il giardiniere-paesaggista può guardarci dritto negli occhi e dirci, come
Philip Dick: “io sono vivo, voi siete morti”.

 

Il presidente francese ha promesso una riapertura della cattedrale nel 2024. Se il cantiere del restauro
procederà a pieno ritmo, tra due anni potremo visitarla di nuovo, ammirando l’opera di restauro e il
miracoloso ritorno all’identico. Sussurreremo all’orecchio del nostro vicino che sembra che non sia accaduto
nulla, che nessun incendio sembra averla sfiorata, che la nostra Civiltà si è dimostrata capace, ancora una
volta, di vincere l’azione del tempo. C’è da credere che la geo-ingegneria saprà fare lo stesso anche col
cambiamento climatico, senza dover rivedere i nostri modelli di crescita. Ripareremo il mondo e non sarà mai
troppo tardi per farlo.

Altro che Nostra Signora delle Piante! Presto ritroveremo la cattedrale che abbiamo sempre conosciuto, tale e
quale, identica a se stessa, ora e per sempre nei secoli dei secoli.

 

Per tutte le immagini © Gilles Clément.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.rebatirnotredamedeparis.fr/index.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



