DOPPIOZERO

Chiodi e Fenoglio. R/esistenza

Mario Porro
25 Aprile 2022

“Sergio P. parti una mattina da Castagnole delle Lanze per andare a Castino ad arruolarsi in quell’importante
presidio badogliano”. E I’incipit di uno dei racconti de | ventitré giorni della citta di Alba (1952), “Gli inizi
del partigiano Raoul”, dove Fenoglio raccontail difficile inserimento di un diciottenne studente nel mondo
della Resistenza. Sergio s ritrovafragiovinastri gretti e rissosi, in poche ore € preso dal pentimento e
vorrebbe tirarsi fuori “dall’ orribile avventura nella quale s era cacciato da solo”. L’ arcangelico regno del
partigiani — saralaformula di Johnny —si rivelaun piccolo inferno: “A cosami serve aver studiato? Qui per
resistere bisogna diventare una bestial E io non me la sento, io sono buono! Oh mamma, mamma!”. Quando
all’abaerauscito di casa, “camminava a cuor leggero; adispetto del fatto che al paese aveva lasciata sola sua
madre vedova, si sentivafiglio di nessuno, e questa € la condizione ideale per fare le due cose veramente
gravi e dure per un individuo: andare in guerra ed emigrare”.

Solo poche ore primala madre aveva cercato in tutti i modi di dissuaderlo dal compiere quellascelta. Lo sa
cheil figlio fa“una cosa giusta’, che va a combattere “dalla parte buona’, ma “non & ancorail momento
buono. Guarda che batostai partigiani si sono ancora presi dallarepubblicaad Alba’. Al figlio che non vuole
venire accusato di vigliaccheria, replica che nessuno potrebbe dargli del vigliacco, “se tu dici che non hai
voluto dareil crepacuore atuamadre”. Visto che non bastala mozione degli affetti afar recedere il ragazzo,
obiettainfine: “Tu non sel buono afare qual mestiere”. Per Sergio come per altri studenti a precedere la
guerrapartigianavi € solo la farsesca preparazione militare imposta dalle ritualita del regime; “Non eravamo
mica buoni, afare laguerra’, ammette Luigi Meneghello in aperturade | piccoli maestri (1964). In fondo,
I’incompetenza militare era gia unaformadi antifascismo, di opposizione all’ esaltazione dellaguerra e a
culto viriloide dellaforza.

Nell’argomentare il principio per cui I’ esistenza precede |’ essenza, il Sartre di L’ esistenzialismo e un
umanesimo (1946) osserva che I’uomo non € altro se non cio che fadi stesso. Solo nel pro-gettarsi verso

I” avvenire assume pienamente la responsabilita della sua esistenza e, operando una scelta, ciascuno di noi
“sceglie per tutti gli uomini”. Dare concretezza all’ engagement significa assumere il pensiero angosciante di
farsi legislatore consapevole per I’'umanita. E lascelta, per I’ esistenzialismo ateo di Sartre, s compie

nell’ abbandono: 1a*“ condanna allalibertd’ significa che non ¢’e modo di ancorarsi “a luminoso regno dei
valori” per trovare criteri o giustificazioni. L’ esempio a cui Sartre ricorre e quello di un suo alievo, giunto da
lui per un consiglio: il fratello maggiore eramorto nel *40 durante I’ offensiva tedesca, il padre era pronto a
collaborare con i nazisti, la madre, rimasta sola, trovava consolazione nella presenza del figlio rimastole nel
quale pero eraforteil desiderio di vendetta per |la morte del fratello.

Restare con la madre oppure arruolarsi nelle forze di liberazione francesi, un gesto forse di scarsa efficaciain
guel momento e che avrebbe spinto la madre alla disperazione? Nessuno slancio sentimentale, nessun
impulso istintivo, ma neppure nessuna morale precostituita puo offrire sostegno, secondo Sartre, alla


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/chiodi-e-fenoglio-resistenza
https://test.doppiozero.com/mario-porro

determinazione da assumere. La morale cristiana esorta ad essere caritatevoli, ad aiutare il prossimo, main
guesto caso chi eil prossimo, chi amare come un fratello? La morale kantiana esorta a non trattare mai gli
altri come mezzi ma sempre e soltanto come fini; ma qui, quale che siala scelta, qualcuno finira per servire
damezzo. L’ esperienza dell’ occupazione e la (seppur tardiva) partecipazione alla Resistenza non consentono
piu a Sartre di affermare la gratuita dei valori, I’ equivalenza delle scelte che connotava L’ essere el nulla del
'43. La poteva ancora scrivere che, essendo la vita un’ avventura assurda, sospintadal fallimentare intento di
farsi Dio, “elastessa cosa, in fondo, ubriacarsi in solitudine o condurre i popoli”. Maora, se “I’uomo non
nient’ atro che quel che progettad essere”, occorre “inventare da sé la propriamorale”’ sotto la pressione
delle circostanze, cioé porre valori nell’ abbandono. E la liberta della propria sceltaimpone il riconoscimento
dellaliberta degli altri. Di qui il significato dellaformula“umanesimo esistenzialista’: non essendoci altro
legislatore al di fuori dell’ uomo stesso, quest’ ultimo é chiamato nell’ azione a decidere di sé e di fare cosi
esistere I umano dell’ uomo.

Nellabiblioteca del liceo classico “Govone” di Alba, Beppe Fenoglio prendevain prestito i libri di Sren
Kierkegaard, certo sollecitato dalle lezioni del professore di Filosofia del terzo anno, Pietro Chiodi (1915-
1970), che e frai primi, sullasciadi Nicola Abbagnano, a diffondere I’ esistenzialismo in Italia. Nel
Partigiano Johnny, Fenoglio faincontrare il protagonista, imboscato nella casain collina affittata dai
genitori, con i suoi vecchi professori; insieme a Chiodi vi € Leonardo Cocito, docente di Lettere e convinto
comunista. Ora che disponiamo anche del Libro di Johnny (Einaudi, 2015) —cioeil “libro grosso” che
Fenoglio avevainviato a Garzanti nel ‘58, dove Primavera di bellezza (privadei capitoli in cui lamorte
chiude la brevissima esperienza partigiana di Johnny) torna ad essere la premessa alle avventure resistenziali
—si faancor piu evidente come quell’ incontro prepari la scelta.

Nella preziosa prefazione, Gabriele Pedullaipotizza che Fenoglio abbia modellato la struttura del suo libro
sull’Eneide; le discussioni serali al caffé con gli insegnanti del Liceo corrispondono alla discesa agli Inferi di
Enea per avere indicazioni dagli spiriti degli antenati. Cosi acquistano senso le parole di Chiodi: “Appenaa
casa, mi leggo un’orettail mio Kierkegaard e poi dormo fino al lontanissimo, miracoloso domani [...]. Vedi,
I’angoscia e la categoria del possibile. Quindi € infuturamento, si compone di miriadi di possibilita, di
aperture sul futuro. Da una parte |’ angoscia, € vero, ti ributta sul tuo essere, e te ne viene amarezza, ma

d altra parte essa € il necessario ‘ Sprung’, cioé salto verso il futuro”.

Chiodi eil padre spirituale che orientala decisione di Johnny di unirsi ai partigiani, con |’ esortazione:
“Ragazzi, teniamo di vistalaliberta’. In essa, oltre ad una presa di distanza dall’ideologia di Cocito, si pud
leggereil richiamo kantiano alla dimensione di uscita dallaminorita e di conquista dell’ autonomia che pre-
condizionala scelta etica. Per Johnny, il distacco dall’ inerzia delle settimane del ritorno ad Albadopo I’ 8
settembre, quando si e confessato piu volte di “non sentirsi un uomo”, coincide con il momento in cui

I esistenza assume senso e si declinain R/Esistenza: il vivere diviene ex-sistere, staccarsi da, per ritrovare
I”umano nel suo gettarsi in avanti, a di ladi se stesso. “Parti verso le somme colline, laterra ancestrale che
I” avrebbe aiutato nel suo immoto possibile, nel vortice del vento nero, sentendo com’ € grande un uomo
guando € nella sua normale dimensione umana | ...]. Ed anche fisicamente non eramai stato cosi uomo,
piegavaerculeo il vento elaterra’.

Nellaraccolta antol ogica dedicata all’ Esistenzialismo (Loescher, 1958), Chiodi indicain Kierkegaard I’ unico
filosofo che avesse cercato con coerenzalafondazione dell’ esistenza, dato che per Heidegger e per Sartre,
per Jaspers e Gabriel Marcel, il vero problema restava quello dell’ Essere, nel suo mistero o nel suo



nascondersi. Ponendo in primo piano il Singolo, chiamato a compiere la scelta che determinal’ orizzonte del
suo esistere, il filosofo danese neiscriveval’ agire nell’ ordine del possibile. Di fronte alle possibilita che si
schiudono all’ essere umano, non vale la dialettica mistificatoriadi Hegel, lalogicainclusiva dell’ et-et per la
quale tutto viene riconciliato nella suprema necessita dell’ Assol uto.

La scelta assume laforma dell’ aut-aut, perseguire unadirezione vuol dire precluders altri cammini, mastain
guesto lasciarsi formare dalla possibilita, “la piu pesante delle categorie”, la conquista dell’ autenticita

dell’ esistenza. La scarsasimpatiadi Chiodi per L’essere eil Nulla erain tal senso motivata, non solo dalla
ripresain Sartre di “motivi tradizionali dello spiritualismo coscienzialistico e intimistico francese”, ma anche
dal fatto che |’ apertura a possibile dell’ esistenza restava apparente e destinata allo scacco: “il per-sé (la
coscienza) e I'impossibilitadi esserel’in-sé (I’ essere) ed il continuo progetto di esserlo”. Anche la soluzione
di Heidegger — di Chiodi e fral’ altro la meritoriatraduzione di Essere e tempo nel '53 —, nel rimandare

I” autenticita all’ assunzione della necessita estrema della morte, finiva per schiacciare |’ esistenzanel nullae
degradareil possibile a categoriafrale atre.

In mancanza di un corpus di dottrine condivise, Chiodi propone, riprendendo |’ indicazione di Abbagnano, di
considerare |’ esistenzialismo come un’ atmosfera cultural e che tematizza le condizioni di una“situazione
esistenzialistica’. In essa s affermala consapevolezza della finitudine e dellatemporalita connesse a nostro



essere-nel-mondo: I’angoscia di fronte ai possibili el’irrevocabilita del passato, I’incertezza delle scelte e la
convivenzacon il “pit inquietante degli ospiti”, quel guardiano degli esseri che eil nulla, mainsiemeil
compito inesauribile di trascendersi, di aprirsi a futuro. In guerratali situazioni-limite, come diceva Karl
Jaspers, si fanno ricorrenti: il rischio della cattura e della condanna a morte, laviltaeil tradimento, la colpae
I’ agguato.

Proprio con il capitolo “Lascelta’ si apriva Una guerra civile. Saggio storico sulla moralita della Resistenza
(Bollati Boringhieri, 1991) dello storico ed ex partigiano Claudio Pavone. Anche per I’ Italia, dopo
I"armistizio dell’ 8 settembre, vale quanto affermava Jean-Paul Sartre nella primaveradel ’44: “mai siamo
stati tanto liberi come sotto I’ occupazione tedesca’. La sceltaresistenziale fu compiutain quella
“responsabilita totale nella solitudine totale” che Sartre ha chiamato “la rivelazione stessa della nostra
libertd’. Per chi non tollerail rifugio consolatorio di una pavesiana“casain collina’, la scelta e tanto piu
autenticain quanto costituisce un atto di disobbedienza non ad un governo legale (dov’ eralalegalita?) ma,
ricorda Pavone, achi avevalaforzadi farsi obbedire.

Il prezzo altissimo della disobbedienza, per sé e per i propri cari, € giustificato dal rifiuto di una situazione
insostenibile, I'umiliazione dell’ umano.

Alle lusinghe del ritorno allatetra normalizzazione nazifascista, ci fu chi ebbeil coraggio di “dire di no fino
in fondo”, come fa Johnny — quel “dire di no” che fu fatto proprio anche da alcuni deportati, come I’ ufficiale
degli apini Mario Rigoni Stern. Per Chiodi, il momento della scelta scattail 1° giugno del *44, dopo essersi
recato al Musotto, appenafuori Alba, nel luogo dell’ eccidio nazista di quattro ragazzi; |o racconta nel suo
diario dell’ esperienza partigiana, Banditi (apparso nel ' 46, Einaudi, 2015; recensito da Enrico Manera su
doppiozero del 22/09/2020). 1l filosofo incontra un vecchio cantoniere in lacrime che gli descrivel’ orribile
scena e commenta: “E meglio morire che sopportare questo”. Nell’ agosto del * 44, catturato insieme a Cocito,
Chiodi s domanda “Perché mi sono impegnato in questa lotta?’ abbandonando la vita tranquilladello
studioso. E il ricordo dei ragazzi uccisi arestituirgli “una stranapace” e adargli conferma della giustezza
della sua decisione: “Non potevo vivere accettando qualcosadi simile. Non sarel piu stato degno di vivere”.
Dopo la deportazione el fortunoso ritorno a casa, Chiodi diverra comandante del battaglione garibaldino che
si edato il nome di Cocito, che era stato impiccato dopo I’ arresto.

Pavone harilevato che I’ unita della Resistenza “ potrebbe forse essere recuperata come comune, ma
differenziata, aspirazione a dar vitaa un uomo libero e moralmente non in contraddizione con se stesso”. Nel
'42, mentre maturala presa di distanza dal fascismo, Abbagnano scrive che la domanda esistenzialista per
eccellenzariguardail nesso fra esistenza e liberta, il momento dunque dell’ assunzione responsabile del
proprio agire. “[Lalibertd] non é atto puntuale ma continuita di una decisione che si rinnova incessantemente
[...]. Solo quando si impegna e lotta, I’ uomo é veramente libero” (Introduzione all’ esistenzialismo). Anche
per Chiodi la giustificazione di una scelta sta nel consolidare la possibilitadi scegliere; in tal senso, anch’ egli
appartiene di diritto aquella“brigata kantiana’ che partecipa ala Resistenzain difesain primo luogo della
dignitadell’uomo. Non é stato forse Kant ad aver indicato il fondamento, con lametafora della*rivoluzione
copernicand’, nella possibilita condizionata costituita dalla finitudine umana?

Giuseppe Cambiano e Cesare Pianciola— curatori di Esistenza, ragione, storia. Pietro Chiodi (editrice petite
plaisance, 2017; contiene anche un saggio di Pedulla sui rapporti fra Chiodi e Fenoglio) — ricordano perché
non era certo Heidegger il filosofo in cui Chiodi poteva trovare sostegno a suo impegno. Essere e tempo, pur
offrendo i caratteri strutturali dell’ esistenza senza cedimenti all’ intimismo, finiva per negare la possibilita di



unalibera scelta. Ogni slancio in avanti (o Sprung citato da Fenoglio) non e che velleita verso posizioni
equivalenti, ogni rapporto col mondo assumei caratteri della dispersione. Non si prospetta dunque possibilita
di riscatto, I'impegno si traduce in reiterazione e destino: in Heldegger “lalibertanon € la rottura perenne
della situazione sulla base di una scelta che trae la suaispirazione a di |a della situazione stessa, ma e

I’ accettazione della situazione come destino” (Chiodi). E tale resta la prospettiva anche del secondo
Heidegger: riducendo la storia al’ ordine necessario della non-rivelazione dell’ essere, si annulla ogni
progetto, ogni “infuturamento”, che miri arimettere nelle nostre mani il cammino della storia.

“Lafilosofia non haveramente alcuna capacita di ‘rottura’ di un’epoca, alcunafunzione di illuminazione
rispetto a fanatismo, all’ autorita, ala violenza mentale e fisica camuffati da ‘verita dell’ essere ?” Per Chiodi
larisposta sta nel riconoscere allafilosofianon il ruolo di guardiano dell’ Essere, madi “sentinella
dell’umanitadell’uomo”: alei spetta kantianamente farsi carico di accrescere, insieme alle possibilita umane
di “scelta secondo valori”, il massimo di giustizia sociale compatibile con laliberta politica. Lo scrive nel ’ 63
nel saggio sull’ alienazione, intesa come sottrazione coercitiva di possibilita “non e possibile salvare un
singolo uomo o una classe di uomini, abbandonando il resto alla disumanita. La campana suona per tutti e
suona per tutto I’'uomo”. Lo ribadira nel volume Sartre e il marxismo del ’ 65, dedicato a Beppe Fenoglio:
“Non s puo restare uomini ed assistere indifferenti alla disumanizzazione di un altro uomo o di una parte di
noi stessi”. Avevabuone ragioni Nicola Abbagnano quando osservo, nell’ orazione funebre del ’ 70 in ricordo
di Chiodi, come |la Resistenza fosse stata |’ esperienza esistenziale che alimentava le sue riflessioni di filosofia
politica: “Fu un filosofo per |a stessa ragione per cui fu partigiano. Si trattava di realizzare con mezzi diversi
uno stesso scopo, quello di contribuire ad emancipare I’ individuo e ad affermare in modo completo
I"umanita’”.

Mentre componevai suoi romanzi, ricorda Pedulla, Fenoglio parlava ogni giorno con Chiodi — entrambi si
ritrovano a percorrere “le amare strade della sinistra non comunista’ — che intanto proseguivail confronto
serrato con latradizione esistenzialista e il marxismo. Difficile non pensare che traccia di quelle
conversazioni si possa scorgere nella nettezza della sceltache Il Libro di Johnny, rileva Pedulla, amplifica
per contrasto con la prima parte dove il protagonista e costretto alle attivitaimposte dal regime — le ronde
dell’UNPA eleinutili adunate pre-militari, fino al corso allievi ufficiali a Roma. La cesura dell’ 8 settembre,
conil crollo delleistituzioni statali, equivale al dischiudersi di unamareadi possibilitainedite; I'impegno
assunto é esclusivo, € un aut-aut che non ammette ripensamenti, ed infatti Johnny é ripetutamente chiamato
ad evitare insidiose tentazioni che gli prospettano soluzioni di comodo o scappatoie onorevoli. La sceltache
lo hafatto diventare adulto impone larinuncia a passato, € incompatibile con gli obblighi filiali, ma chiede
anche di non pensare al futuro, di non nutrire speranze: “10 sono qui per i fascisti, unicamente. Tutto il resto e
cosadi dopo”, afferma Johnny in polemica con il commissario comunista Némega che confida nel futuro, “as
christian”.

Seil Milton di Una questione privata € un partigiano fallito € perché lascia che il passato —dove s agitail
sospetto di unarelazione fral’amico Giorgio, catturato dai fascisti, e Fulvia— venga aturbare la sua
missione; e poi speradi poter finalmente sapere la verita, liberando Giorgio con uno scambio di prigionieri.
Nel finale, Milton inseguito dai fascisti entranel bosco: gli aberi sembrano “serrare e far muro e aun metro
da quel muro croll0”, quasi aindicare una metaforica fucilazione. Pedullain La strada pit lunga (Donzelli,
2001) harilevato laricorrenza nella narrativa di Fenoglio dell’immagine del muro, di fronte a quale un uomo
disarmato viene condotto per |’ esecuzione. Si ritrovain quattro racconti de | ventitré giorni della citta di
Alba e assume quasi il valore di mise en abyme nel caso dei due ragazzi fucilati in Una questione privata. Del
resto in un’intervistadel ' 52, commentando i suoi primi racconti, Fenoglio diceva: “ Solo questo: I’uomo a
muro”. Difficile non pensare all muro di Sartre (uscito nel ‘39, tradotto per Einaudi nel ’ 47), soprattutto al



racconto che dail titolo allaraccolta, dove un combattente della guerra di Spagna attende in carcere la
fucilazione.

Anche questa e unatracciadel climaesistenzialista, rappresentazione tragica del destino umano: la sentenza
di morte € gia stata emessa, la vitaintera € una condanna sospesa, in attesa dell’ esecuzione. L’ immagine del
muro assurge a simbolo dellafinitudine dell’ uomo, del suo heideggeriano essere-per-la-morte o forse

dell’ assurdita del vivere che |’ Albert Camus di Lo straniero esemplificava nel protagonista, autore di un
insensato omicidio che attende in carcere il compiersi della sentenza. Tipica“ Situazione esistenzialistica’,
non privadi analogie con I’ incertezza angosciosa dell’ esposizione ai possibili che conoscono alcuni
protagonisti dei racconti resistenziali del Calvino di Ultimo vieneil corvo (1949). E I’ esperienza della spia
fascista che vive, “ndl fitto dell’inquietudine”, il cammino nel bosco sospinto da un uomo armato (“ Andato al
comando”); e“I’ansid’ della staffetta partigianain “Paura sul sentiero”, il timore della morte in agguato per il
vagabondo costretto ad attraversare il “campo di mine”, 0 ancoralo sgomento del partigiano ferito che si
ritrovain un “paese infido”.

Quando nel 1965 compone il saggio in memoriadi Fenoglio (ristampato in Beppe Fenoglio e la Resistenza,
edizioni dell’ asino, 2020), Chiodi ne conosce soltanto e opere pubblicate, non Il partigiano Johnny. Scrive
di essersi alungo interrogato su comeil culto rigoroso dellaliberta e della gentilezza su cui si eraformato

I” amico potesse convivere con “la struttura di violenza pietrificata nella brutalita che uomini e cose
prendevano uscendo dalle sue mani”. Larisposta che Chiodi si da e che la*“mediazione ha preso in Fenoglio
laformadellainteriorizzazione della‘ necessita’ (nel senso di necessitudo, non di necessitas)”. Non volendo
rinunciare a significato della“scelta originaria’, Fenoglio ha fatto proprie le implicazioni necessarie che
scaturivano dal possibile che ha accolto salendo in collina: € andato “fino in fondo lungo lalineadi rigore di
guesta scelta, assumendone integralmente le dimensioni di necessitudo”, interiorizzando “lo stupito orrore
dellamorte’ e dando ad essa espressione letteraria. Non si trattava dungue di costrizione esteriore, ma del
fatto che cio che dovevafare era cio che non poteva non fare, ¢io che doveva assumere necessariamente.
“Fenoglio fu uno scrittore civile perché fece vedere il tragico come interiorizzazione della necessitudo, cioe
come destino di una generazione che dovette assumere incol pevole unainesorabile ereditadi colpa’.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




