DOPPIOZERO

Byung-Chul Han, come abbiamo smesso di viverell
reale

Mauro Portello
10 Maggio 2022

“Mentre tutto tremanel delirio del clima/e bramadi uccidere malignainventa// Rari sono i luoghi in cui
resistere”, diceva Andrea Zanzotto non molto tempo fa (Conglomerati, Mondadori, 2009). Ancora unavolta
il poeta, poco primadi andarsene, ci avvertiva alla sua maniera ctonia, dicendoci che qui nel mondo chec’'é
dobbiamo resistere, almeno ladove si puo. Certo le grandi crepe con cui il reale contemporaneo stafacendo i
conti ne annunciano una gual che trasformazione, ma non € ancora cosi chiaro contro quali minacce dobbiamo
resistere, in difesadi che cosa esattamente? Spesso |a riappropriazione della Physis (la primigenia corporeita
naturale), afronte delle incapacita del Nomos (le leggi degli uomini), sembra essere una delle pulsioni
dominanti, laforza dell’ una sembra prevalere sull’ atro.

E proprio analizzando il mondo che ¢’ & che Byung-Chul Han indica nel recupero della naturalita (dopo
vedremo meglio) la strada maestra. Il “Giinther Anders del XXI secolo” (Davide Sisto, qui) lo fadatempo e
in modo sempre piu convincente. La coerenza delle sue analisi € come se volesse cercare una coerenza nello
stesso apparire sulla scena dei fenomeni. E un’ analisi seria e come tale pone dei dubbi importanti e proficui.
Con il suo nuovo pamphlet giunge a descrivere una sortadi limite a cui lavita odiernas sta esponendo:
Come abbiamo smesso di vivere il reale recital’ inquietante sottotitolo di Le non cose appena uscito da
Einaudi nellatraduzione di Simone Aglan-Buttazzi.

Piccola divagazione: |’ altro giorno ho visto in uno di quei filmatini sugli animali che girano in rete, che
aiutano a capire meglio la questione. Questi giovani gatti guardavano sullo schermo del PC un cartone di
Tom & Jerry che giocavano abiliardo. Seguivano, ma senzaimpulso a partecipare alla dinamica del cartone,
neanche quando & comparso il topo. Erano lontani, senza nemmeno I’ odore (il piu arcaico dei sensi) le sole
immagini artificiali di un gatto e di un topo non bastavano a stimolare un loro intervento, si accontentavano,
come dire, di un freddo interesse “intellettuale”. Vada sé che laloro percezione dei cartoni animati non era
realistica, i gatti veri non vedevano il gatto finto, né il topo, madei segni in movimento con un sottofondo
sonoro. E unasintesi un po’ grossolana che perd, mi pare, aiuta a spiegare la condizione umana del nostro
tempo in cui ladigitalizzazione ci spinge fuori dal mondo concreto, rendendoci dei segni in movimento senza
nemmeno |’ odore, appunto, astrazioni quantificate, profili calcolabili. Ego contro lo. Gatti finti contro gatti
veri.

Dice Byung-Chul Han: “L’ ordine terreno, |’ ordine planetario, € costituito da cose che assumono una forma
durevole e creano un ambiente stabile, abitabile. [...] Oggi al’ ordine terreno subentral’ ordine digitale.

L’ ordine digitale derealizza il mondo informatizzandolo” (p.6). Tutto diventa informazione, bruciando la
stabilita delle cose. Siamo dediti alle informazioni e ai dati. Lalibido abbandonale cose e s rivolge alle non-
cose (vienein menteil titolo di un libro di Valentino Zeichen Ogni cosa/ a ogni cosa / ha detto addio). La


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/byung-chul-han-come-abbiamo-smesso-di-vivere-il-reale
https://test.doppiozero.com/byung-chul-han-come-abbiamo-smesso-di-vivere-il-reale
https://test.doppiozero.com/mauro-portello
https://www.doppiozero.com/materiali/byung-chul-han-la-societa-senza-dolore

conseguenza e |’ “infomania”, un vero feticismo per informazioni e dati. Non solo, |e cose stesse diventano
infomi nel momento in cui sono presidiate dallainformatizzazione che le trasformain “agenti che elaborano
informazioni”. Cosl invece che manipolare le cose “ comunichiamo e interagiamo con infomi che aloro volta
agiscono e reagiscono”. Lasintes della nuova ontologia & 1o smartphone, I'“entitafredda” che tutti ci
accomuna. E lavitaumana, che per Martin Heidegger (costante riferimento di Han) ha come tratto
fondamentale il “superamento del cruccio”, viene sussuntain un’intelligenza artificiale che tutto
omogeneizza e appiana. E cosi che si creala sensazione (sensazione!) di aver risolto i problemi terreni. Come
selacosa, che per Heidegger € I’emblema dell’ ordine terreno e incarna la vincolatezza, lafatticita
dell’umana esistenza (p.10), nell’ infosfera evaporasse in una sorta di frigidita esistenziae.

5 R

E il mondo del “phono sapiens’, piti giocatore (homo ludens) che operaio (homo faber). Si capisce subito
guanto tutto questo possa propiziare la solitudine sociae, lavitadi ciascuno al’ interno della propria bolla
“ipersocia”, staccata dalla corporeitadei contatti sociali concreti con tutte le fatali ricadute psichiche. Lo
smartphone “ & piu che altro un oggetto narcisistico e autistico grazie a quale si percepisce soprattutto sé
stessi” (p.39). L’ esatto contrario di cio che per il bambino piccolo, dice I’ autore richiamando Donald
Winnicott, sono il suo ciuccio o la sua coperta, degli “oggetti transizionali” che gli danno un senso di
sicurezzaeconi quali si sente meno solo e piul protetto, oggetti che in s& non sembrerebbero dare forti
stimoli ma che, invece, aiutano il bambino a strutturare la sua attenzione verso larealta.

Il punto di rottura sta nella natura puramente additiva della digitalizzazione che, a contrario di quella
narrativa dellamemoriaumana, si limitaametterein filai dati e aconservarli cosi come sono stati inseriti,
senza al cuna elaborazione o trasformazione. Come nella FOTOGRAFIA di Barthesin La camera chiara a
cui rinviaHan (pp.71-sgg.): lafoto viva (della madre morta) che prosegue il suo lavoro sensibile nella mente
di chi lavede anche dopo che |’ occhio I’ halasciata, un’immagine che non e semplice studium (percezione dei
dati di realtd), maun generatore di senso attraverso il punctum, cioe I’ elemento emotivo “unico” che



contiene e che produce un racconto, una narrazione, e da fotografia diventa FOTOGRAFIA. Ben a di ladella
pura sequenzialita di un selfie fatto di momenti freddi per un eterno presente.

Mail mondo non sono i dati immagazzinati, che rimangono sempre uguali, morti, incapaci di costruire
narrazioni come falamemoria che € sempre vivaein dialetticacon lareadta. D’atronde il pensiero stesso e
in origine un sentire, dice Heidegger, uno stato d’ animo; il pathos e I'inizio del pensiero, I’intelligenza
artificiale € apatica, senza passione (pp.51-52). Le dita servono solo a contare, a digitalizzare, appunto. |l
pensiero € lamano, ed e analogico, cioé collegato, analogo a.

“Ci stiamo dirigendo — dice Han — verso un’ epoca trans- e post- umanain cui lavita altro non &€ che mero
scambio di informazioni. [...] Umano viene da humus, quindi dallaterra. La digitalizzazione € un passaggio
coerente verso |’ abolizione dell” humanum. Probabile che il futuro umano sia gia segnato: |’ essere umano s
distrugge per assolutizzarsi” (p.90). E questo sta avvenendo in un contesto neoliberistain cui I’individuo
stesso el primo artefice del proprio sfruttamento economico. E allora? Allora, prosegue I’ autore, bisogna
riconquistare la dimensione dell’ altro, bisogna tornare ad ascoltare |’ atro, uscire dalla bolla egotica e aprirsi
e capire che“si vede bene soltanto col cuore. L’ essenziale non lo vedono, gli occhi”, come dice lavolpe al
Piccolo principe di Saint-Exupéry (p.93).

Dunque recuperare la naturalita del silenzio, della capacita di ascolto, della contemplazione, dell’ignoranza
come spazio di crescita. Rifiutare la spazzatura informativa e comunicativa, acustica e visiva delle non-cose
ed esercitare quella che Nietzsche chiamava la ‘ potenza negativa’ di “non reagire subito a uno stimolo”, una
forza che “rende lo spirito in grado di indugiare nel silenzio e nella contemplazione, cioe nella profonda
attenzione (pp.102-103)”. Quante assonanze con il “rifiuto sul posto” di Bartleby lo scrivano che Jenny Odell
mette a centro della suariflessione in Come non fare niente (qui), libro assai consentaneo a quello di Byung-
Chul Han.

Ladurezza dellaredtaodiernas stafacendo atrocemente sentire con laguerrain Ucraina. Il bagno di
immagini e resoconti (personalmente mi rifiuto di entrare nella discussione “é vero, non e vero” su cui s sta
frantumando irrimediabilmente il buonsenso di troppi, come se la guerra delle propagande non fosse giain sé
un orrore) ci costringe rapidamente arivedere il nostro status di mondo in (relativa) pace.

Con una pandemia ancorain corso. Scelga ognuno il termine che gli & piu congeniae: shock, trauma,
frattura, sisma... Forse tutto cio effettivamente ci sta dicendo che abbiamo bisogno di riattivare la Physis,
con il suo “potere autonomo” di discernere per poter riprovare con il Nomos. |1 discorso, tuttavia, € lungo e
complesso: che cosa é (diventata) la corporeita, la naturalita, anzi le naturalita con cui abbiamo a che fare?
Pensiamo ad esempio alla profonda trasformazione della cosiddetta “funzione alfa’, cioe la capacita che la
mente ha di elaborare gli elementi dell’ esperienza mentale non ancora comprensibili e che diventano fonte di
grande tensione (vedi Marco Nicastro, Le nuove tecnologie ci rubano la mente. Uno sguardo a partire da
Wilfred Bion). La dematerializzazione puo fornirci unarimaterializzazione? Se gli “odori” sono quelli che
vediamo nella gastronomiatelevisiva, a quale Physis dovremmo rivolgerci per rivedere il Nomos?

“Rari sono i luoghi in cui resistere’ ...

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/materiali/la-fine-dellattenzione
https://www.leparoleelecose.it/?p=43941
https://www.leparoleelecose.it/?p=43941
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




BYUNG-
CHUL
HAN

LE

NON
COSE

¥ =A% EINAUDI
3 4 NV STILE LIBERO EXTRA

Come
abbiamo
SmMesso
di vivere
il reale



