
 

Privati di diritto 
Mariano Croce
23 Maggio 2022

Nel micro-romanzo numero 60 di Centuria (Adelphi, 1995) Giorgio Manganelli compendia in una pagina e
poche righe la vicenda plurisecolare dell’unico personaggio fantastico la cui esistenza nessuno di noi avrebbe
l’ardimento di mettere in questione, pur sapendo, in fondo, che si tratta di una monumentale illusione
collettiva: lo Stato. La storia è quella di un uomo “meticoloso ma un po’ astratto” che attende dall’Ufficio
Esistenze il certificato che presti validità alla sua presenza in vita. L’arrivo della lettera che preannuncia di lì
a breve la felice conclusione della procedura chiama l’uomo a esercizi di circospetta sublimazione dell’ansia
che gli deriva dal trovarsi a metà strada tra inesistenza de facto ed esistenza de iure: passeggiate, lunghi
sonni, qualche viaggio.

 

L’ottimismo del cittadino esemplare, che ha tutte le carte in regola per esistere, lenisce per un po’ l’istintivo
senso d’inquietudine di chi sa che la sua vita dipende da un tratto di penna su carta intestata. Ma come in
ogni storia che faccia suo il principio di realtà, qualcosa va storto. Con una seconda lettera, l’Ufficio
Esistenze comunica che non s’erano avveduti di una “omonimia diacronica” (p. 136): un uomo con eguali
nome e cognome sarebbe nato di lì a sei secoli. Tutto da rifare, si diceva con la solennità tipica dell’atto
pubblico, che s’accompagnava all’imperativo tacito di aderire al comandamento laico della fiducia nella
burocrazia. La storia, ahimè, non ha lieto fine, e l’uomo non ha inizio. Tutto è risucchiato nel vortice di un
refuso: sul verso di una quarta e conclusiva lettera, il nome dell’uomo presenta una “lieve inesattezza, e in
quello stesso istante cessò sia di preesistere che di non esistere” (p. 136).

 

Questa squisita summa dei princìpi di diritto pubblico svela meglio dei molti manuali e vademecum degni di
ossequiosa reverenza il segreto più riposto delle istituzioni pubbliche: il potere senza eguali di conferire
esistenza a cose e persone in forza di un atto di riconoscimento. Esperienza di cui nelle cronache di oggi si va
parlando spesso in riferimento, ad esempio, a famiglie omogenitoriali che rivendicano diritti ancora di là a
venire, lavoratrici e lavoratori non riconosciute/i dalle sigle sindacali che reclamano tutele, gruppi di
consumatori che si assemblano per ottenere riparazioni facendo un uso selettivo di pezzi di diritto
sovranazionale. Le lotte di soggetti che il diritto pubblico non vede – ossia, non ha categorie giuridiche per
descrivere e regolare – sono appunto istanze di visibilità, strategie di avanzamento surrettizio (spesso per
tramite di Corti particolarmente avvezze alla creazione legislativa – interdetto atavico della tradizione di civil
law) volte a ottenere una qualche posizione nella panoplia di figure cui il diritto pubblico garantisce un
attestato di esistenza.

 

D’altronde, la forma politica per eccellenza che conosciamo col nome di Stato – e che, secondo alcuni storici
delle istituzioni, è poco più che un gigante imberbe, con i suoi circa due secoli d’età – ha preteso avocare a sé
un potere che nessun essere umano, sino almeno a prima della Rivoluzione francese, avrebbe pensato di poter
assegnare a un organismo pubblico, finanche crismato da investitura celeste: determinare la griglia di
intellegibilità per cui un individuo, un gruppo di lavoratori, un orientamento sessuale, un genere, possa dirsi

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/privati-di-diritto
https://test.doppiozero.com/mariano-croce


dotato di esistenza pubblica.

 

È quindi in fondo una proposta di auto-etnografia quella che fa Michele Spanò nel suo Fare il molteplice. Il
diritto privato alla prova del comune (Rosenberg & Sellier, 2022). E il tempismo è dei migliori: nella recente
furia “antimoderna” che pretende di disfare tutte le diadi che hanno innervato il pensiero occidentale degli
ultimi secoli (natura vs. società, naturale vs. artificiale, cosa vs. persona e così via), stupisce ci si sia lasciati
sfuggire la divisione che più di ogni altra ha modellato il nostro modo di vivere in società: pubblico vs.
privato.

 

La tesi di Spanò chiama a un esperimento mentale che tocca le vertigini di ben più noti argomenti, come
quelli di Hobbes, Locke e Rousseau, che ci invitano a figurarci di vivere in una società in cui non c’è ombra
di politica: uno stato di natura in cui il potere pubblico è invenzione futuribile e tocca arrangiarsi coi mezzi
della sola ragione. E quegli argomenti, alle soglie del moderno, erano tutti volti a far credere che no, non può
né potrà mai esistere una società senza un potere pubblico che la istituisca: la costituzione di un potere
pubblico è l’unico esito razionale in una condizione in cui gli esseri umani non possono contare su
economato, catasto e ufficio dell’anagrafe. Ma, per l’appunto, il non detto del pensiero politico moderno è
dar per vera l’ipotesi che voleva dimostrare, cioè che la socialità umana, senza poteri pubblici, è pura ostilità
o, al meglio, cumulo di accordi precari rilasciati a umorali contingenze. 

 

Spanò è radicalmente antimoderno proprio nel senso che disfa l’interdetto di una società senza Stato e
rintraccia il rimosso di esperienze altre rispetto alla nostra idea consolidatissima di politica. Il libro va
recuperando le prove di un inganno tanto patente – quello per cui appunto non esiste politica senza diritto
pubblico – attraverso una contro-genealogia del diritto privato. E la strada a me pare quella giusta, se è vero
che oggi la sola menzione del termine “privato” genera in noi un’istintiva repulsione, come data da un
obbligo morale a biasimare chi si procura il patrimonio a danno del bene pubblico – incarnazione minore di
papà Grandet, che traduce i drammi della storia in monete di piccolo taglio e si rintana curvo tra le pareti
umide di casa chiudendosi fuori dall’orizzonte millenarista delle imprese comuni. Come per una divisione
originaria della semantica morale, “privato” viene a indicare la sfera angusta degli affarucci di casa e
“pubblico” l’afflato eroico della rinuncia a sé in nome di un progetto collettivo.

 



 

Insomma, quando c’è di mezzo il privato, il timore è sempre quello di rimanerci fregati, mentre il richiamo al
pubblico comanda l’affetto rassicurante che l’autobus arriverà: in ritardo, probabilmente, ma comunque
arriverà. Fare il molteplice dice che questa ripartizione degli oneri morali a tutto svantaggio del privato è
stata funzionale alla costruzione di un’idea di pubblico in cui la politica, quella che appunto ha a che fare con
i destini collettivi, s’incista proprio sulla reclusione del privato nella sfera residuale del patrimonio e dei beni
individuali. Ma queste immagini sfocate, argomenta Spanò, non sono che i negativi della nascita del diritto
pubblico, e se li si portasse nella camera oscura della storia delle istituzioni, si vedrebbe che il diritto privato
in realtà non figura mai.

 

Di quest’orrore morale e civile per il privato ci si libera – questa l’ipotesi del libro – solo con la messa a nudo
di una dicotomia che non ha nulla di naturale, vale a dire pubblico vs. privato, per svelare il trucco della



creazione pretestuosa di un diritto privato come esclusivo campo dell’azione interessata di un “soggetto
sovrano […] anamorfosi metafisica della sovranità politica”. Solo a partire da una controstoria del diritto
privato si può capire come “l’infinita sequela di opposizioni polari”, quali individuo privato e cittadino,
interesse soggettivo e bene comune, autonomia privata e sovranità pubblica, formino una “discorde unità”
che è l’“effetto di questa profonda, insegregabile, unità formale” (p. 12) per cui il pubblico proietta sul
privato tutto ciò che il pubblico non vuol essere. Insomma, Spanò denuncia un abuso di autorialità: il diritto
privato che noi conosciamo non è che un McGuffin! Un colossale distrattore, che da almeno due secoli è
funzionale alla sacralizzazione del pubblico come luogo unico e inaggirabile dell’impegno politico. 

 

Occorre allora ristabilire equità tra le parti in causa e sostenere le ragioni di un altro diritto privato, meglio,
un diritto dei privati, in cui “l’autonomia – compresa come messa in forma di interesse e bisogno – è indice
del diritto. E non c’è bisogno e interesse che non sia già tra due e il cui tenore, perciò, sia, da parte a parte,
politico” (p. 71). Fuori dall’aura sulfurea dei linguaggi tecnici (benché molto felici), l’intuizione di Spanò
può rendersi in modo semplice – forse troppo – con il richiamo a un’esperienza tanto comune quanto
universale: quando due (o più) persone si danno ritmi di vita, si scambiano affetti, creano aspettative
reciproche, organizzano eventi, arredano case, non occorre il riconoscimento del diritto pubblico per
certificare l’esistenza di un legame affettivo che ha già inscritto in sé un ordine – ordine che alcuni insigni
giuristi del primo Novecento avrebbero senza remora definito “giuridico”, quand’anche non riconosciuto dal
diritto statale. Quelle due (o più) persone formano una relazione o una famiglia o qualsiasi termine esse
utilizzino per definirsi. Il diritto pubblico non crea quelle forme, ma attribuisce, o meglio, sceglie di attribuire
loro certi diritti di fare e non fare cose e certe responsabilità in certe situazioni. Insomma, l’istituzione
pubblica non crea, ma distribuisce in forza di una (forse inevitabile) discrezione nel determinare a quali
forme esistenti vadano assegnate quali posizioni entro il diritto pubblico.

 

Ed è per questo che ho definito il libro di Spanò come una proposta di auto-etnografia: basta guardare ad
esempi di vita minima per constatare di quante forme organizzative essa sia capace, per avvedersi della
pluralità indomita che moltiplica le possibilità d’esistenza. Quelle forme di diritto dei privati sono
intimamente politiche, nel senso che creano e sedimentano vite possibili. E sono questi espedienti di auto-
costruzione dei soggetti privati che stanno al cuore dell’esperienza sociale dell’essere umano, ben prima che
il potere pubblico ne riconosca l’esistenza de iure. 

 

Ma c’è di più. Scrive Spanò che oggi il privato – così inteso – “squisita forma di bricolage” è “la tecnica
eminente della cooperazione” (p. 71). Si pensi, come si diceva in apertura, a tutte quelle forme di
mobilitazione di soggetti privati, non rappresentati da partiti o sindacati, che costituiscono un collettivo
allorché “socializzano” una causa comune e si formano come unità – sempre transitoria – per reclamare un
bene: la Luta pela Vida degli indigeni brasiliani in difesa dei loro diritti costituzionali è al contempo un
impegno concretissimo a difesa della biodiversità, in un intreccio di privato e pubblico che la bipartizione
moderna non saprebbe come ordinare. È lì che il bisogno dei privati dà corpo a un interesse che ha la
prepotenza politica di sfidare le istituzioni pubbliche. Insomma, negare la politicità intrinseca della madre
lesbica che vuol adottare la figlia della compagna, il diritto del freelance alle ferie estive o la richiesta di una
popolazione indigena di fermare l’abbattimento di un albero sacro sarebbe possibile solo a degli abilissimi
mentitori, come Hobbes o Rousseau, che ben sapevano che la politica è altro dal pubblico, ma che, per fini al
tempo tutt’altro che biasimevoli, avevano bisogno di consacrarsi a un mitologema.

 

E se Rodolfo Wilcock nel suo formidabile prontuario di scrittura generativa, non creativa, aveva l’accortezza
di consigliare a chi scrive di “evitare se possibile che un personaggio si trovi in due posti diversi allo stesso



tempo, oppure che un morto riappaia senza offrire le dovute spiegazioni. Vietato modificare il passato” (Il
reato di scrivere, Adelphi 2009, p. 35), Spanò rompe ogni protocollo: richiama in vita esperienze giudicate
premoderne eppure modernissime di fare politica senza il pubblico, modifica il passato individuandone il
carattere di farsa, rimette al mondo il diritto dei privati (nato già sempre prima del diritto pubblico) senza
offrire giustificazioni di sorta. Fare il molteplice mostra la praticabilità di una esperienza concreta. Una
boccata d’ossigeno per chi, come lo scrivente, ha a lungo atteso che l’istituzione pubblica par excellence
decretasse che i coniugi possono liberamente determinare quale cognome debba assegnarsi alla loro prole,
nonché in quale ordine i due cognomi debbano essere disposti.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





