
 

Il mito politico. L’immaginario sociale tra
ideologia e utopia 
Enrico Manera
5 Giugno 2012

Filosofia del mito politico di Chiara Bottici (Bollati Boringhieri, 2012, pp.336, € 32,00) ricostruisce con
precisione e chiarezza le linee fondamentali del vasto dibattito Novecentesco sul mito, focalizzandolo sulla
filosofia politica: in una letteratura a volte autoreferenziale e di ardua comprensione, la sintesi della
riflessione internazionale più recente e la perspicuitàdel libro sono davvero preziose.

 

Bottici inserisce il tema del mito nel cuore della filosofia politica dopo che questa, almeno nelle sue linee
mainstream, ha evitato di occuparsene lasciando che il discorso fosse affrontato da studiosi di scienze
storiche e sociali. Presupponendo soggetti che agiscono in modo puramente razionale, la filosofia politica
manca l’obiettivo di delineare una teoria del mito: così, se da un lato ha delegato all’antropologia, all’estetica
e alle scienze storiche l’indagine sulla dimensione mitico-simbolica dell’azione, dall’altro mostra di cadere
nel vecchio pregiudizio illuministico che ha contrapposto mythos e ragione. È fondamentale dunque che nel
libro gli studi di Hans Blumenberg abbiano un ruolo cruciale: dopo Cassirer si tratta un passaggio obbligato
per la comprensione dei processi mitopoietici.

 

Blumenberg, protagonista del dibattito sul mito negli anni Settanta,risulta uno degli ultimi grandi pensatori
del Novecento capace di ridefinire i rapporti tra ragione, mito e potere e di delineare le condizioni della
politicità. La significativitàè la prestazione che la narrazione mitologica fornisce agli uomini in termini di
“attendibilità, certezza, realismo, fede, intersoggettività” fino a statuire l’ordine assiologico di verità. Il mito
imprime valenze al mondo-della-vita opponendosi alla caducità e alla dispersione: fondamento infondato,
istituisce la chiarezza sugli inizi, fonda la realtà e ne mostra l’origine. Una funzione che è già un pezzo del
logos e non il suo opposto, come la razionalità illuministica ha voluto credere. Prima di essere un che, esso è
un come che stabilizza la realtà, la legittima e la determina, in quanto surplus di significato per la
condivisione di una realtà sociale, culturale e politica. Ci dice cosa sappiamo, come agiamo e chi siamo. Il
mito non è una ‘cosa’ ma un processo dinamico che muta con contenuti sempre nuovi: è quindi il risultato un
processo di ricezione/elaborazione in fieri nella storia, che prevede stratificazioni, inversioni, rotture nelle
vicende del significato.

 

Altro riferimento imprescindibile per Bottici è il lavoro (incompiuto) di Wittgenstein. Sulla scorta della
concezione pragmatica del linguaggio e della teoria dei giochi linguistici, conoscenze e credenze mostrano il
loro significato nelle azioni che ad esse si riferiscono:il valore di verità di un mito coincide con il suo uso
politico. Una teoria della performatività del mito che voglia sottrarsi alla dicotomia tra ‘mito genuino’ e
‘tecnicizzato’ posta da Cassirer e Kerényi (che se non ingenua è almeno imprecisa), potrà rifarsi proprio a
Wittgenstein.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-mito-politico-limmaginario-sociale-tra-ideologia-e-utopia
https://test.doppiozero.com/il-mito-politico-limmaginario-sociale-tra-ideologia-e-utopia
https://test.doppiozero.com/enrico-manera
https://www.hoepli.it/libro/filosofia-del-mito-politico/9788833922997.html


 

I racconti mitologici di ogni tempo risultano sempre almeno in parte frutto delle strutture antropologiche ed
economico-sociali di cui sono espressione e dunque della necessità di fondare il potere nel contesto a cui
appartengono. Tutte le narrazioni hanno una vita materiale, vivono nella ricezione storica e hanno quindi un
contenuto ideologico. Far apparire i miti ‘autentici’ e indipendenti dalla storia è invece il principale obiettivo
di ogni potere, il quale necessita di celare la propria contingenza storica per autolegittimarsi come ‘verità’ e
‘origine’. Le mitologie di ogni tempo hanno una funzione naturalizzante, come scriveva Barthes con la felice
(e militante) intuizione che l’antropologia ha sviluppato in modo rigoroso.

 

Il mito politico ritorna nella contemporaneità in forme nuove e inaspettate perché risponde alle spinte
disgreganti della globalizzazione, avvertita come fonte di disorientamento, e alla fine delle grandi narrazioni,
che per secoli hanno garantito la stabilità dell’identità europea. La svolta sociocostruttivista delle scienze
sociali ha mostrato che le identità politiche, sociali e culturali si costruiscono attraverso diverse narrazioni
mitologiche: queste sono serie testuali e di immagini che determinano e consolidano le memorie culturali e le
strutture connettive dei gruppi umani; largo spazio è dedicato in questo senso a Castoriadis e alla nozione di
“immaginario sociale”, la rete simbolica in cui si radicano atti individuali e collettivi nella loro relazione con
la significatività.

 

All’interno di questa vasta riflessione rientra la critica alleteorie più note del mito politico, come quella di
Sorel (sul mito dello sciopero generale) o quella di Cassirer (sulla critica del mito nazista). Da un lato il mito
continua ad apparire come strumento di critica e progresso, spesso invocato dagli orfani del significato
collettivo, dall’altro esso è forma di dominazione, come lo studio dei totalitarismi e poi la critica delle
democrazie post-moderne e populiste hanno messo in luce: Bottici rintraccia quindi nel sempreverde Spinoza
i riferimenti per una teoria del mito politico, in cui, posto chetutte le società si basano sull’immaginazione
politica, quello che fa la differenza è la libertà di discussione critica a cui un mito è soggetto.

 

“I miti sono una normale componente della vita politica moderna, assieme alle ideologie e alle utopie, a cui
talvolta si sovrappongono, ma da cui devono essere analiticamente distinti”. Ciò che rende un mito politico –
scrive l’autrice – non è il contenuto politico della storia che narra, ma il fatto che questa narrazione sia
performativa e coagulante, che sia condivisa da un gruppo e “che fornisca significatività alle condizioni
specificatamente politiche di un certo gruppo sociale o società”, cioè le condizioni relative al conflitto per la
distribuzione del potere e delle risorse. In questo senso Filosofia del mito politico riesce felicemente nella
messa a punto di una ‘cassetta degli attrezzi’ di raffinata precisione, utile tanto all’analisi dei processi di
mitopoiesi quanto alle proposte di un loro possibile uso al servizio di un autentico sistema democratico.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







