
 

Borderline: un amore radicale per la vita 
Moreno Montanari
26 Maggio 2022

Il concetto clinico di borderline è tra i più dibattuti ed elastici della storia della psicopatologia, per la sua alta
comorbilità con diversi disturbi psicopatologici, da una parte, e per la sua estremamente elastica e nebulosa
definizione dall’altra. Ad ogni modo l’organizzazione borderline della personalità riguarda un’ampia gamma
comportamentale caratterizzata da una limitata capacità di controllare emozioni e, di conseguenza,
comportamenti relazionali spesso imprevedibili e talvolta straordinariamente intensi ed eccessivi, nella quale
Ivan Paterlini scorge, con una definizione tanto empatica quanto poetica, “un amore radicale per la vita”
(Mimesis, 2022, pp. 195).

 

Una definizione tutt’altro che ingenua, che indaga approfonditamente i diversi orientamenti clinici rispetto a
questo disturbo della personalità, partendo dalla narrazione di una biografia analitica di una paziente avuta in
cura, alla quale dà il nome, fittizio, di Diana. Un artificio narrativo ma, in qualche modo, già una traccia in
chiave mitologica: l’individuo che ci sta davanti, nella stanza d’analisi o meno, resta una verità
probabilmente insondabile ma alla quale ci si può avvicinare solo se mossi da un’ero(t)ico furore, come
insegna Giordano Bruno proprio nei confronti di Diana; ossia di un sapere appassionato, eroticamente
connotato (secondo le leggi del transfert) ossia innamorato dell’umanità e della vita della persona che ha di
fronte e di cui prova a prendersi cura, anziché concentrarsi sulla sua patologia, spesso considerata come un
attentato alla vita, alla presunta idea di normalità, anziché colto come una loro espressione.

 

Naturalmente Ivan Paterlini – psicologo clinico, psicoanalista e analista filosofo – prende in cura Diana,
riesce addirittura a convincerla, dopo mille resistenze, ad affiancare alla terapia analitica quella
farmacologica, a farle prendere regolarmente parte a un gruppo di escursioni tra i boschi e le montagne,
prende dunque sul serio la delicatezza e la pericolosità del disturbo di personalità con il quale si confronta ma
lo fa come insegna Jung, al quale s’ispira:

“Come medico devo costantemente chiedermi che specie di messaggio il paziente mi reca. Che cosa significa
per me? Se per me non rappresenta niente, non ho alcun appiglio.

 

Solo quando il medico è interessato, la sua azione è efficacie. Solo il medico ferito guarisce. Ma se il medico
si richiude nell’abito professionale come in una corazza, non ha efficacia. Io prendo i miei pazienti sul serio:
forse sono posto di fronte a un problema come loro”. (C. G. Jung, Ricordi, sogni, riflessioni, Rizzoli, 1978, p.
173).

Paterlini si muove lungo questo solco, abbracciando una prospettiva relazionale che fa tesoro degli
insegnamenti di una vastissima gamma di contributi psicodinamici, non solo analitici, che provano a rendere
conto della complessità della realtà, psichica e non, con vero spirito laico. Tra i diversi metodi che emergono
da questa personale ricerca di una via capace di mettersi in risonanza con l’esperienza dell’altro, scelgo di

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/borderline-un-amore-radicale-per-la-vita
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari


evidenziarne due che emergono con particolare chiarezza dalla lettura del libro e dalla narrazione della
relazione analitica con Diana, che ne costituisce il fulcro: il gioco della sabbia e l’apertura biografico-
filosofica.

 

In entrambi i casi emerge con chiarezza una particolare sensibilità estetica, ossia un’attenzione alle
potenzialità di accesso a un’eccedenza di senso che tende oltre il sintomo, che non ha al centro la bellezza ma
l’esperienza di vita nelle sue capacità creative, immaginative ed espressive, che vanno spesso ben al di là
della consapevolezza cosciente (“e quello che non so, lo so cantare”, scrive e canta Francesco De Gregori in
Battere e levare). Il gioco della sabbia o Sand Play Therapy, prende origine dalle intuizioni di Dora Kalf, che
fu paziente e allieva di Jung, costituisce un metodo che invita gli analizzanti a mettere in scena una storia per
oggetti, piccole figure miniaturizzate di umani, animali, piante, personaggi mitologici o immaginarie, edifici,
mezzi di locomozione, pietre, oggetti vari e così via, disponendoli su una sabbiera contenuta in una cornice
che rispecchia le proporzioni della sezione aurea (57x72x7 cm), contenente sabbia, che si può anche colorare
o con la quale si può giocare come si farebbe al mare, con l’acqua e, più in generale.

 

 

In questa dimensione, che Paterlini assimila a quella che Gaston Bachelard ha definito “una poetica dello
spazio”, “una memoria implicita si attiva a partire dall’elemento sabbia e favorisce sul piano neuronale
un’integrazione che connette le vie sensoriali neuronali che presiedono alle sensazioni del corpo (e che
afferiscono ai nuclei sottocorticali della risonanza emotiva), la regione limbica (sede sottocorticale della
risonanza emotiva), e la corteccia dell’emisfero destro del cervello” (propria del pensiero logico-concettuale).



Questa attivazione risulta particolarmente feconda e importante proprio per i profili borderline perché mette
in scena una serie di conflittualità che li caratterizzano, che possono così essere rappresentati, lavorati,
compresi, abitati diversamente e, almeno analiticamente, ricomposti.

 

Il tutto, spiega l’autore, sotto la guida dello “spirito di Mercurio”, simbolo di quell’opus alchemico che è la
nostra vita, sempre alla ricerca di un senso che possa ricomporre i frammenti nei quali sembra smembrarsi e
smarrirsi, per assumere nuova forma, dopo essere stati in grado di immaginarla diversamente da come siamo
abituati a pensarla. Ecco perché l’arte – che appare nel testo anche con alcune fotografie opera dell’autore –
costituisce per Paterlini un’opportunità preziosa per esercitare lo sguardo a vedere altrimenti gli oggetti su cui
si posa, a ripensarli, trascendendone la tendenza alla reificazione, per abbracciare uno sguardo simbolico
grazie al quale scorgere una possibilità di senso impensata; proprio la difficoltà a simbolizzare costituisce del
resto una delle caratteristiche del disturbo borderline ma, a ben vedere, del nostro tempo in generale. 

 

“L’osservazione paziente dell’analista che osserva gli oggetti posizionati nella sabbiera senza avere fretta di
interpretarli, permette di familiarizzare con la possibilità di “straniarli”, favorendo la nascita di “un nuovo
sguardo e di un nuovo linguaggio che sa curare, ospitato da un mondo poetico”, come accade con “Giorgio
Morandi, che ha svelato la vita segreta del mondo attraverso oggetti comuni”, restituendoli “al mistero”. Per
poter accedere a questo mistero dell’oggetto, spiega l’analista filosofo, occorre “perdere la propria visione,
quella sicura, riguardo al sintomo, per accedere a un’alterità profondissima.

 

Il setting che il gioco della sabbia offre è certamente un grande facilitatore di questo processo: il silenzio, la
sabbia (l’abissale alterità archetipica), gli oggetti che possono significare, indicare o rilanciare visioni altre
rispetto a quelle convenzionali, la relazione tra analizzante e analista, lo sguardo di quest’ultimo che si posa
discreto sulla ricerca del paziente, lo studio come vaso alchemico, la creazione partecipata…” sono strumenti
di un’animazione capace di dare espressione a ciò che, spesso, non trova voce in altri registri linguistici e che
poi, magari grazie anche all’immaginazione attiva, può trovare una sua amplificazione.

Le pagine dedicate alle potenzialità terapeutiche del gioco, tra psicoanalisi, antropologia culturale, filosofia,
sociologia ed estetica, sono tra le più esaustive all’interno di un libro che si muove con maestria tra orizzonti
disciplinari diversi di cui riesce a sottolineare i notevoli e fecondi punti d’incontro, anche attorno ai temi del
rito, delle ripetizioni ossessive, delle stereotipie, del tempo lineare e di quello sacro, il tempo del senso, del
kairos, della decisione nel momento opportuno, alla quale lo psicoterapeuta accompagna Diana, talvolta in
maniera decisa, quando sente che siano pronte le condizioni per affrontare temi cruciali e promuovere
nell’analizzante una presa di posizione importante: 

“Tu devi dare tregua al tuo corpo! Farlo vivere in altro modo.

 

Da anni sta urlando la sua sofferenza, sta implorando una tregua rispetto ai tuoi pensieri distruttivi e suicidari.
Fargli vivere una tregua è cosa urgente. L’aiuto primario può avvenire solo tra te e te stessa. Basta con i
giochini, sempre uguali. Devi essere grata a questo tuo corpo che da anni accetta, cambia forma, per
accogliere e contenere i tuoi attacchi continui. È l’amore più grande quello che ti ha mostrato e tu gli devi
gratitudine. Prenderti cura del tuo corpo significa muovere la tua gratitudine nei confronti di chi ti ha salvato
e contenuto: il tuo corpo.” Diana è infatti una paziente bulimica che ha dichiarato guerra al suo corpo, anzi lo
vive come terreno di battaglia.

 



La bulimia, sottolinea Paterlini, non ruota, come spesso si è creduto, attorno ad un vuoto da riempire,
un’assenza da colmare, e così via, ma chiama piuttosto in causa il tema della regolazione, della dismisura, del
limite emozionale-corporeo da riconoscere e tracciare. È qui che si gioca un amore radicale, illimitato,
incontenibile per la vita. Durante l’analisi Diana impara a stare nei limiti giocando con la sabbia, dipingendo,
rispettando i tempi e i ruoli imposti dal setting, aprendosi con crescente fiducia, testimoniata e sostenuta
dall’analista, alla possibilità di una naturale riparazione, alla possibilità che le ferite possano rimarginarsi e
che la vita possa cambiare il proprio corso, trasformarsi, mutando di significato alla propria avventura
esistenziale. 

 

Per questa ricerca di senso che orienta diversamente, illumina, trasforma e rilancia la vita accartocciata su
dinamiche compulsive e ossessive che si ripetono coattivamente, Paterlini sceglie appunto, proprio
terapeutica, gli strumenti dell’analisi biografica a orientamento filosofico. Lo “sguardo filosofico ha saputo
ostinatamente posarsi sulla dimensione sana di Diana e sulla parte malata che, in una cera misura, è presente
in ciascuno di noi. La bussola per orientarsi negli orizzonti di senso è dunque sempre la propria esperienza
biografica, costantemente sottoposta a elaborazione e aperta a scenari che possano arricchirla di
consapevolezza e significato. Con le sue parole: l’apertura filosofica si è rivelata necessaria “per poter sostare
senza paura nelle strette fosche (come le nebbie di Luigi Ghirri) di paesaggi psichici che chiedono altri
paradigmi, altri paragoni, altre forme del sentire e del pensare rispetto alle riduzioni ingenue di tante
psicoterapie”.

 

La filosofia, in questa particolare declinazione sembra aver offerto, a Diana e a Paterlini, la sua straordinaria
capacità di articolare e integrare in una visione d’insieme il particolare e l’universale ancorandoli al
biografico, proponendosi come opportunità per esercitarsi a ricomporre le scissioni, non solo attraverso uno
sguardo complesso, che intreccia cioè le diverse trame di cui siamo intessuti, ma anche attraverso alcuni
“esercizi spirituali” – appresi dall’insegnamento di Pierre Hadot – che opportunamente ripensati per i nostri
tempi e per le esigenze delle singole persone che vi si esercitano, la possibilità di trasformare alcuni riti
compulsivi in scelte consapevoli, aiutato a ritessere un rapporto profondo tra sé e il mondo, interiore e
esteriore, svelato un senso capace di benedire la vita e di reggerne il peso nelle sue prove più dure,
insegnando innanzitutto ad esercitare una postura esistenziale nella quale il riconoscimento dei nostri limiti
incontra l’apertura dello sguardo e del desiderio che apprende a trascenderli, trasformando il limite in
opportunità e liberando potenzialità inespresse di straordinaria portata terapeutica. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



