
 

Fenomenologia del postumano 
Maria Bremer
6 Agosto 2012

“Sono femminista, credo che il soggetto sia in continua compenetrazione con altro, i cosiddetti soggetti sono
anche oggetti”, ha recentemente dichiarato la curatrice di dOCUMENTA (13) Carolyn Christov-Bakargiev in
un’intervista rilasciata alla Süddeutsche Zeitung. “Non il calciatore è il soggetto –il pallone decide la
direzione in cui vola. La filosofia occidentale mi interessa solo fino a un certo punto. Non so se sono un
soggetto”. Definisce il pomodoro il “prodotto culturale” della pianta di pomodoro, e si propone di indagare il
potenziale politico della fragola. Seduce e provoca l’opinione pubblica, promuovendo un’eccentricità
dell’umano. Ma Christov-Bakargiev non è l’unica nota curatrice a schierarsi: ne sono emerse svariate, di
posizioni postumaniste, in questa prima metà del 2012. Influenzate da nozioni dell’etnografia francese,
innestate sulla scia di pubblicazioni recenti di Bruno Latour o Philippe Descola, relativizzano
l’antropocentrismo occidentale in favore di un’ibridazione con l’alterità non-umana e sottraggono terreno alle
dicotomie su cui si fonda il pensiero moderno. Spunti teorici migrano a impregnare le concezioni di mostre di
rilievo internazionale. Tradotti in formulazioni più accessibili, più o meno semplificati e schematici,
accompagnano un’arte che di tali riflessioni si vuole sintomo estetico. Da quale punto di vista è però
possibile rimettere in questione il paradigma del moderno, e come trovarne formulazioni visive? Le mostre
espongono, e si espongono, non solo al rischio di impoverire la teoria nel processo di popolarizzazione, ma di
renderne l’arte inesatta illustrazione.

 

Sono riflessioni che non alimentano solo la vitale documenta: anche all’attuale Triennale parigina, dal titolo
sensuale “Intense Proximité”, riecheggiano in versione soft questioni sollevate da qualche anno nella ricerca
antropologica, incentrate sulla relativizzazione del vicino e del lontano nel quadro generale di una
globalizzazione dello spazio geografico per effetto di conflitti e migrazioni, di conseguenti impregnazioni
culturali, e di ridefinizione dei rapporti tra metropoli e periferie. Il direttore artistico Okwui Enwezor si
interessa a modelli etnologici e alle loro ripercussioni sull’immaginario e sulle pratiche artistiche
contemporanee. Constatate un’incertezza epistemologica e un’instabilità cartografica nella produzione
attuale, traccia una storiografia critica delle reazioni artistiche all’esperienza dell’alterità, svelandone, spesso,
i costrutti. Forniscono una grandiosa scenografia ai circa 120 partecipanti alla Triennale i 22.000 metri quadri
di un Palais de Tokyo ora interamente percorribile e attraversato da luce naturale, sviscerato dagli architetti
Lacaton e Vassal fino alle strutture portanti di cemento armato, labirintiche e piranesiane.

 

El Anatsui

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/fenomenologia-del-postumano
https://test.doppiozero.com/maria-bremer


L’assetto e la maggior parte delle opere perdono però, nel paragone architettonico, di precisione concettuale e
sembrano a tratti dissolversi in colorati accenti decorativi di un fai-da-te che ricalca lo spirito del bricoleur e
l’apparenza dei mercatini etnici. Accanto all’atlante che Walker Evans compone nel 1935 su African Negro
Art troviamo così, a titolo di esempio, un’opera di Meschac Gaba dal Benin, che dopo gli studi ad
Amsterdam ha sposato un’olandese ed espone ora fotografie, decorazioni e regali del matrimonio, ricalcando
modelli di presentazione di preziosità indigene. Poco distante, l’artista Lili Reynaud-Dewar, nata nel 1975 a
La Rochelle, in un video si riferisce all’incontro tra Le Corbusier e Josephine Baker e alle antitetiche, ma
altrettanto tautologiche immagini corporee di bianca razionalità e nera pulsione estatica propagate dagli
artisti. In un altro lavoro attraversa il suo studio, dipinta di nero, imitando la ballerina afroamericana.
L’etnografia è modello per la ricerca artistica sul campo, quando questa riflette sui legami che creano una
comunità e sulle strategie di definizione identitaria di collettivi locali o nazionali, che sono,
contemporaneamente, strategie di esclusione di un’alterità che spesso non si trova più a una distanza
geografica, ma condivide gli stessi spazi. Il Center for Visual Introspection, collettivo rumeno, si rifà a
pratiche di impronta situazionistica e fluxus nell’inventare, con gli abitanti di un condominio, rituali comuni.
Prima dell’inaugurazione della Triennale, il lavoroSoup/No Soup (7 aprile 2012) di Rirkrit Tiravanija aveva
trasformato il Palais de Tokyo per dodici ore in una sala banchetti in cui era possibile assaggiare una zuppa
preparata dall’artista e dai suoi assistenti. Yto Barrada mostra il film Hand-Me-Downs (2011), un montaggio
di sequenze trasferite dal super8 al digitale, tratte da video amatoriali realizzati in contesti famigliari negli
anni sessanta – racconti inverificabili, che appaiono mitologici, disseminati di personaggi sconosciuti. Il
mobilé Motion/Emotion (2009–2011) di Annette Messager assembla manichini senza corpo, tessuti diafani e
frammenti di costumi animati da ventilatori in un carnevalesco sconnesso moto. L’assemblaggio di una
produzione artistica disparata (interessi etnografici, ricerche sul campo a scopo di denuncia politica e sociale,
spiragli su poetiche introspettive e spazi dell’immaginazione), resa in costellazioni intermediali di accesso
non sempre immediato, vuole essere tenuto assieme da un apparato teorico che del catalogo di documenta
sembra aver anticipato le dimensioni. La gamma dei contributi varia da fonti storiche (Marcel Mauss, Claude
Lévi-Strauß, Michel Leiris o Jacques Derrida) a considerazioni attuali e attualizzanti (Okwui Enwezor e le
collaboratrici Mélanie Bouteloup, Émilie Renard, Claire Staebler) che riflettono sui reciproci apporti di
etnografia e pratica artistica, pratica curatoriale. Mappare, dunque, una rete globale di attori, individuare e
pensare l’alterità come possibilità di incontro e di scambio, disapprendere. Nonostante lo sguardo di
Enwezor sia scevro di ogni campanilismo, le numerose posizioni extraeuropee appaiono stilizzare la
specificità del locale e via via impacchettarla in forme che, anche a scopo di caricaturare o decostruire,
rispondono comunque a quelle proiezioni esotiche che lo spettatore è invitato a disimparare.

 

Annette Messager

 

Con maggiore radicalità d’intenti (e minore interesse per strategie di mercato e rappresentazione politica)
aveva aperto i battenti qualche mese fa una mostra - con relativa conferenza - parte di un progetto
pluriennale, dal titolo programmatico “Animismus”. Non solo la cartografia moderna, ma l’arbitraria
separazione tra natura e cultura voleva qui essere rivista. Tra il 2010 e il 2012 ha unito in collaborazione la
Extra City - Kunsthal Antwerpen, il Museum of Contemporary Art (MuHKA) di Antwerpen, la Kunsthalle di
Berna, la Generali Foundation di Vienna e lo Haus der Kulturen der Welt di Berlino, sotto la curatela di
Anselm Franke.

Dal 16 marzo al 6 maggio la mostra ha fatto tappa nella capitale tedesca sotto al tetto alato dello Haus der
Kulturen der Welt/House of World Cultures – spettacolare contributo di Hugh Stubbins e degli Stati Uniti
all’esposizione Interbau 1957, nel verde dello Tiergarten. Si andava qui a inserire nel programma di



un’istituzione che più drasticamente, tra le numerose piattaforme berlinesi per l’arte contemporanea, nega
prospettive eurocentriche, aprendosi a contaminazioni globali, intermediali e interdisciplinari. L’obiettivo di
“Animismus” era riflettere criticamente sul dibattito attuale di revisione del paradigma fondatore, che il titolo
Non siamo mai stati moderni del saggio di Bruno Latour del 1991 sintomaticamente riassumeva e insieme
inaugurava. Si trattava di rimettere in questione i confini tra oggetto e soggetto, tra natura e cultura, tra psiche
e realtà materiale. Il termine “animismo” diveniva punto di partenza per sfumare queste delimitazioni: di
coniazione etnologica e riconducibile a Edward B. Tylor, era nel diciannovesimo secolo inteso a marcare
l’alterità pre-moderna. Nel contesto del pensiero evoluzionista e del colonialismo europeo al loro apice
storico, delimitava una religione cosiddetta primitiva, percepita come cumulo di proiezioni volte a popolare
la sfera dell’inanimato di spiriti e anime visti come attori dotati di soggettività. In tal modo il pre-moderno
veniva isolato dallo sguardo occidentale in un supposto “stato di natura”, poggiato sulla fusione inestricabile
tra psiche e realtà materiale. La separazione categoriale tra soggetto e oggetto, e lo sbilanciamento in favore
del primo –il cartesiano dualismo res cogitans/res extensa, che oppone il pensiero alla natura e alla materia
–sembra però esser tornata in subbuglio negli ultimi decenni, in primo luogo per le recenti evoluzioni della
tecnosfera che portano a ridefinire radicalmente interno ed esterno, reale e virtuale e che divengono mezzo
per ripensare opposizioni secolari dall’apparenza ovvia. Se il progetto di Franke non ambiva a fondare
l’animismo come concetto accademico, intendeva tuttavia sottoporlo a una revisione postcolonialista e
comprenderlo come una prassi che si basa su un’esperienza altra della relazione soggetto-oggetto. Diveniva
così, nel quadro generale del progetto, lo specchio in cui riflettere invece sulla modernità e le sue
delimitazioni, sollevando interrogativi di ordine politico, economico ed ecologico.

 

Jimmie Durham

 

Suddivisa in più capitoli, la mostra sembrava voler sviluppare un modello per un “museo antropologico della
modernità”. Frammenti di una drammaturgia, i lavori presentati intervenivano a ritmare il racconto, che
conservava nella precarietà di un display estemporaneo e low budget, provvisorio, dell’esperimento la
freschezza e la possibilità del fallimento. Oggetti, fotografie, cartografie, materiali d’archivio, ma soprattutto
film e video (l’animazione sviluppa il suo fascino destabilizzando esattamente la separazione tra stasi e
movimento, vita e non-vita, realtà e immaginazione) erano i lavori di una trentina d’artisti, ma non
mancavano artefatti rappresentativi della storia della scienza e della tecnica. Dei meccanismi basilari
dell’animazione tratta, esemplare, The skeleton dance, film di Walt Disney del 1929 e primo episodio delle
Silly Symphonies. La danza macabra celebra qui il trionfo dell’immagine animata e accenna al ritorno in vita
del rimosso. Jimmie Durham presenta The museum of stones, 2011-12, in cui didascalie manoscritte



riflettono su pietre scelte, esposte come sculture emerse da millenari processi di sedimentazione, erosione,
vulcanizzazione, esaltandone le caratteristiche formali e - al di là dell’apparente staticità - quelle immanenti,
entropiche, trasformazionali. Candida Höfer ha fotografato collezioni etnografiche: all’American Museum of
Natural History di New York (1990), al Musée du Quai Branly di Parigi (2003) o al Pitt Rivers Museum di
Oxford (2004). Raccolte di trofei di viaggio divengono nel corso del diciannovesimo secolo costruzioni
primitiviste di un passato evoluzionista. Oggi - ne è l’esempio il Musée du Quai Branly - si propende per una
presentazione esteticizzata e degerarchizzata degli artefatti, rischiando però di appiattire la diversità culturale.
Höfer mette in luce le modalità di conservazione e presentazione, che rimandano poi all’ordine del sapere, e
allo stesso tempo rende i musei degli “esemplari” da esporre come casi di studio della sua ricerca personale.
L’argentino Victor Grippo alimenta un orologio digitale con l’elettricità ricavata da quattro patate (Tiempo,
2da versión, 1991): simboli coloniali diventano attori in un processo di attivazione e trasformazione della
materia. Diretti contenuti politici emergono dal fumetto di Efim Poplavsky, Vladimir’s Night (2011/2012),
che narra le vicende di un politico torturato e ucciso dall’animistica vendetta di oggetti rivoltosi - aveva
tentato invano di relegarli in un armadio. Dialogiche coreografie tra ballerini e macchine robotiche esplorano
invece sensitività umana e reattività tecnologica nel video Soft Materials (2004) di Daria Martin.

 

Meschac Gaba

 

Alla lucidità della concezione curatoriale rispondeva qui la precisione con cui gli artisti indagavano
processiantropo-poietici di ibridazione natural-culturale. La mostra sembrava dunque aprire, non solo nel
catalogo teorico associato, ma nell’assetto stesso dei pezzi, quella dimensione performativa di una
trasmissione del sapere specifica dell’arte: attivazione processuale, sensoriale dell’apprendimento e del
pensiero. È attraverso l’esaltazione di questa specificità, mettendo in luce le qualità mediali – plastiche,
visive – dei lavori, che si riesce a contrastare una subordinazione dell’arte alla teoria e a conservarne
l’indipendenza come presupposto fondamentale per ogni interazione interdisciplinare.

 

 

 

La Triennale: Intense Proximité

20 aprile - 26 agosto 2012: Palais de Tokyo; Bétonsalon – Centre for art and research; Centre
d’art contemporain d’Ivry – le Crédac; Galliera, musée de la Mode de la Ville de Paris; Grand
Palais; Instants Chavirés; Les Laboratoires d’Aubervilliers; Musée du Louvre, Parigi.

Catalogo: Intense Proximity. An Anthology of the Near and the Far, a cura di Okwui Enwezor,
con Mélanie Bouteloup, Abdellah Karroum, Émilie Renard, Claire Staebler, Centre national des
arts plastiques/Artlys, Parigi 2012.

 

Animismus



16 marzo - 6 maggio 2012, Haus der Kulturen der Welt, Berlino.

Catalogo: Animismus. Revisionen der Moderne, a cura di Irene Albers e Anselm Franke,
diaphanes, Zurigo 2012.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





