DOPPIOZERO

Lacriticad'artetra creativita e gioco

Luigi Bonfante
5 Giugno 2022

Lacriticad'arte € ovunque in crisi. Eppure non € mai stata tanto in salute. Lo scrivevaquasi vent'anni fa
James Elkins al'inizio del suo saggio sullo stato della critica d'arte (What Happened to Art criticism?, 2003),
ma sembra una constatazione scritta oggi. Se per critica intendiamo genericamente il discorso sull'arte, &
infatti difficile sfuggire all'impressione che |'arte attuale sia sommersa e quasi soffocata da un'ipertrofia del
discorso, un chiacchiericcio costante in cui e spesso difficile distinguere la critica dalla promozione,
I'interpretazione dalla pubblicita


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-critica-darte-tra-creativita-e-gioco
https://test.doppiozero.com/luigi-bonfante

Per questo il titolo scelto da Federico Ferrari per il suo libro, Il silenzio dell'arte (L uca Sossella Editore,
2021) indica una netta scelta controcorrente. In realta quel silenzio fariferimento a due contesti temporali
diversi. Il primo risale a momento in cui |'autore, oggi docente di filosofia dell'arte all’ Accademiadi Brera,
scrisse il primo, denso saggio contenuto nel libro, intitolato Lo spazio critico. Erail 2003, lo stesso anno del
testo di Elkins, eil silenzio, asuo dire, eralaquasi totale mancanza di un punto di vista davvero critico, cioe
alternativo all'apologia della nuova arte spettacol arizzata allora in grande ascesa. Negli anni successivi —a
cui risalgono i testi che compongono la seconda parte del libro, originariamente pubblicati sotto
I'emblematico titolo Il re & nudo — Ferrari hainsistito su quei temi e sulla polemica contro il mondo dell'arte.

Il secondo contesto e invece quello attuale, di cui parlal'introduzione che dail titolo al libro. Ed & proprio
guardando al ventennio trascorso dal suo primo saggio, che Ferrari nota come le voci critiche si sono andate
diffondendo e hanno finito per diventare un «pacifico e innocuo luogo comune». E «il silenzio piu



insidioso»: «quando le parole non corrispondono piu ale cose».

Anche |'arte, dominata da un eccesso di comunicazione e da una «volontaipersignificante», e diventata «uno
spettacolo che non dice piu nulla»: ridotta a un parco giochi o, quando vuol essere impegnata, a un «tentativo
di lavaggio di coscienza collettivo di fronte ai problemi dell’ attualita socio-politica.

Il silenzio del titolo allude anche a questo ipnotico rumore bianco: «ll silenzio dell’ arte €, oggi pit che mai,
indice di unamancanzadi senso, di unamancanzadi visione, di una assenzadi parole e immagini profetiche,
capaci cioe di mostrare il mondo che viene».






Mail silenzio, come si legge alla fine dell'introduzione, pud essere anche unavia d'uscita verso cui artisti e
critici possono guardare: uno spazio enigmatico che non allude tanto a una trascendenza, quanto a una
«@terita»; uno squarcio che lasci aperta «la possibilita di una parola ulteriore» e riporti «all'enigma stesso
della creazione, della possibilitainfinita che sta prima del creato. Permettere all’ arte di riappropriars di
guesto silenzio significa, forse, dare al’ umanitala possibilita di un nuovo inizio».

Creazione, nuovo inizio per I'umanita parole d'ordine impegnative, nelle quali s sente una carica etico-
politica e un certo orgoglioso anacronismo, perché sono parole che riecheggiano il primo romanticismo e
guel modernismo avanguardistico che non aveva ancora perso, come avrebbe poi fatto il postmoderno, la
fede nell'utopia e nel futuro dell'arte. In un testo contenuto nella seconda parte del libro, Ferrari arriva
addirittura a sostenere la necessita di «una nuova criticadel giudizio» riprendendo «I’ abissalita del gesto
kantiano» e, con esso, «il gesto inaugural e della modernita». Questo neo-modernismo puod essere
un'aternativaradicale a silenzio assordante della critica odierna?

Lo spazio critico

Nel primo saggio, Lo spazo critico, Ferrari affrontala questione della pratica critica e curatoriale da un
punto di vista teorico-filosofico. Lo «spazio critico» & innanzitutto uno spazio aperto all'impensato e al’
imprevisto; e deve fondarsi su una memoriaintesa non come continuum temporale, ma come «costellazione
di ricordi, opere e passioni». In questo modo puo diventare luogo di «nuove genesi, di nuove e continue
aperture di senso». Anche seil visitatore (o il |ettore) & chiamato a creare una propria «inedita configurazione
di frammenti», il critico hail compito di indicare unavia, di rintracciare «a partire da un punto di vista
definito, una possibile costellazione di frammenti del passato». Infatti, a differenza del critico postmoderno
dal pensiero debole, il critico auspicato da Ferrari crede in «un punto di vita* sistematico” e “universale’»,
che perd non e un'assiol ogia dogmatica, ma si manifesta soltanto come «l’incontro e la concatenazione
mobile dei frammenti».

In questo modo, il critico spezzala subdola catena del mercato e del “gusto” a la page dell'industria
spettacolar-culturale, senzarifugiarsi nei bei tempi passati, bensi arrischiandosi su un percorso «instabile,
lacerante e pericol 0so», che pud «inaugurare la memoria dell'avvenire». 11 suo compito e consentire che «il
non ancora visto, il non ancora catal ogato possa emergere, possa trovare un proprio spazio» mettendo in
prospettiva anche |'arte prodotta oggi. E proprio cid che non fanno i «mediatori dell'immediato», cioei
curatori odierni che hanno rinunciato allaloro funzione critica, limitandos a «registrare le tracce mnestiche
dellamemoria del mercato».



Il critico creatorecontroil curatoreludico

Ferrari attacca con durezzalafigura del curatore contemporaneo, che «nellaquasi totalitadei casi [...]
incarna, purtroppo, la miseria dell’ arte e della critica contemporanea», perché, invece di costruire «unareae
fruizione democratica della memoria collettiva», si limita afare «demagogia spettacolare».

Meritaricordare che il testo di cui stiamo parlando, come raccontalo stesso autore in un altro punto del libro,
nasce in reazione aunavisita alaBiennale di Venezia del 2003 curata da Francesco Bonami e «tesa a
teorizzare in modo apologetico una “ dittatura dello spettatore”, cioe unaformadi ormai avvenuta e pacificata
spettacolarizzazione dell’ arte, in cui la critica veniva sostituita dallo zapping». Quella stessa Biennale, un
paio d'anni dopo il testo di Ferrari, provoco lareazione di un altro saggio che attaccava con altrettanta forzail
mondo dell'arte da un punto di vista sociologico: Mercanti d'aura, di Alessandro Dal Lago e Serena
Giordano (Laterza, 2006).

Nei due libri ladiagnos € per molti versi simile; la prognosi, assai diversa. Dal Lago e Giordano non credono
piu al'ideaelevatadi arte che abbiamo ereditato dal romanticismo e invitano a demistificarne i meccanismi
“auratici”: I'arte oggi esprime «il senso profondo di una societa mercantile, arida e gerarchizzata» e va
guardata con disincanto e non sopravvalutata: «non ci sottomette né ci emancipa, esattamente come lo sport o
la gastronomia».

Ferrari crede invece nella possibilita di recuperare una carica utopica dell'arte. E insiste sulla necessita cheil
critico compia «scelte anche impopolari e rivolte solo a“qualcuno” (acolui che vuol apprendere lafaticaela
gioia dell'autonomia di giudizio)». Per farlo dev'essere anch'egli un creatore, perché «attraverso il medium
dell’ opera crea unavia d’ accesso a un tempo comune, istituendo una memoria collettiva e universale». Non



s affidaaun passato «predefinito» come fala criticareazionaria; né si crogiola nell’ assenza di modelli come
fala critica «debole-parodistica-ludica», che lasciail campo ai mercanti d'aura e alla mummificazione
spettacolare e reazionaria del passato.






Lo sguardo elavisione

Con quali strumenti o capacitail critico puo fare tutto cio? Per Ferrari serve uno sguardo particolare, quello
che s apre alavisione. «ll solo potere di cui lacritica puo disporre € quello del proprio sguardo[...] lo
sguardo eI’ unicafonte di resistenza all’ appiattimento planetario: lo sguardo e tutto». Questo sguardo critico
si definisce innanzitutto a partire da cio a cui si oppone: 1o sguardo dello spettatore dell'arte attuale, irretito
dallo spettacolo. Lo spettatore vede tutto come «un enorme e continuo spettacolo, posto a distanzax, e «s
sente sempre immune da cio che vede: guarda con curiosita o timore, mala cosa non lo riguarda veramente».
Per contro, o sguardo capace di aprirsi allavisione & quello che contagia e inquieta nel profondo, e nel quale
I'immagine e «come una cosa animata» che ricambia lo sguardo del visionario e lo «ri-guarda», nel duplice
senso dellaparola. (Qui Ferrari evocaimplicitamente una delle famose metafore benjaminiane dell'aura).

Lavisione e un «punto di contatto epidermico», che rende possibili «sfioramenti, tangenze, legami». Manon
dobbiamo pensare a unaformadi intuizione esoterica, dallaquale anzi Ferrari mette in guardia: lavisione
non puo fare ameno di «una mediazione storico-critica» e di «una formazione permanente alla visione».
Infatti € solo «attraverso I’intelletto e i saperi» che il critico pud distogliere |o spettatore dallo spettacolo,
spingerlo fuori dalla comfort zone della contemplazione a distanza di sicurezza e farlo «accedere alla
visione». La quale ha un'altra caratteristica notevole: «ha sempre qualcosa di effimero, di legato aun
particolare momento, a un istante irripetibile». Per questo Ferrari, in sintonia con Szeemann, privilegia
I'esposizione temporanea, dove il pubblico & consapevole di essere di fronte a «un’ occasione unicae
irripetibile», a una «trasmissione di esperienze singolari e di testimonianze» dove lavisione € anche
esperienza del «fluire inarrestabile del tempo».

Istante effimero eirripetibile, esperienze singolari e testimonianze: anche in queste parole risuona, benché
cambiata di segno, I'aura benjaminiana, col suo hic et nunc e la suaoriginalita e unicita. Ma senza alcuna
nostalgiadi un ritorno al passato, verso un‘origine sacrale dell'opera d'arte. Anzi, il vero compito del critico e
guello di «interrompere il continuum della storia dell’ arte, lasciando che qualcosa di invisto appaia». Il critico
€ «Un SovVversivox, «un insurrezionalista anarchico» che «cerca senzatregua di far insorgere il tempo

dell’ arte contro sé stesso, partendo da un’ assenza totale di principi regolatori predefiniti». In cio rispecchiala
stessa natura dell'arte, che nell'ultimo testo del libro Ferrari definisce come un nesso inscindibile di
«aristocrazia» e «anarchia». Anche la critica dev'essere percio «un impulso sovversivo», non una «ideologia
assiologica», e avere la «capacita di mostrare, tramite la cesura della kritiké téchne, I’invisto — I’ inconscio
dellavisione, lalatenza dell’ arte».



EE R ——————

Mostrarel'invisto




Per mostrare I'invisto il critico deve puntare a fare emergere «nello spazio comune e tangibile di

un’ esposizione, il punto cieco da cui ognuno, ogni voltain modo diverso, guarda al fatto dell’ arte». 1l punto
cieco non e un invisibile altrove nascosto sotto il visibile, ma un'immagine latente o inconscia che il critico
visionario riesce aintravvedere e indicare. Ed € proprio in quel punto cieco che si trova «il centro e’ abisso
della contemporaneitd, il senso dell’ essere contemporanei: uomini e donne, opere e artisti, pensieri e
ideologie nell’ atto di accadere, simultaneamente ma singolarmente».

L'invisto & dunque «un’ esperienza del (proprio) tempo», inteso non in senso cronologico e progressivo, ma
come quello «in cui tutte e epoche siano immediatamente co-presenti, in cui ogni operarinvii aun’anacronia
fondamentale, pur rimanendo all’ interno della storia». In un testo contenuto nella seconda parte del libro, a
proposito del concetto di contemporaneo nell'arte, si legge: «in questo spazio in cui [...] tutto il presente
sembra concentrarsi nell’ attimo, puo apparire, come in un balenare di lampo, laluce diafanadi una
temporalita altra e immobile. Non piu un altrove, un passato perduto o un futuro utopico, maun hic et nunc
cosi puntuale da sfondare, in un cortocircuito folgorante, tutte le dimensioni temporali. [...] Allora, forse, con
un salto mortale dell’ istante su se stesso, |’ arte apparira sub specie aeter nitatis».

Il connubio paradossale di eternita e caducita € un ingrediente decisivo del nostro rapporto con |'arte:
«Esperienzaimpossibile della nostra morte e dell'eternita del tutto, di ogni cosa, anche della piu miserae
insignificante, come quelle rappresentate da Chardin e Rembrandt nei loro quadri — ecco che cose |'arte»,
scrive Ferrari in Sub species aeternitatis, (Diabasis, 2008).

Sono, queste di Ferrari, indicazioni utili per una critica che voglia uscire dal rumore bianco del postmoderno?
Bisognerebbe vederle all'opera, applicate a casi paradigmatici. In ogni caso, il sospetto é che stiamo ancora
gravitando attorno al buco nero dell'estetica kantiananel quale si € buttata a capofitto |'estetica romantica:
I'enigma simmetrico del gusto e del genio.

Allafine, I'immagine che meglio rispecchialo spirito del libro di Ferrari elasuaideadi critica potrebbe
essere quella che I'autore propone nell'introduzione all re &€ nudo: il «coraggio adolescenziale di seguireil
Vento» di cui parlano alcuni versi di Benjamin: «Non sprecare/ questa flebile / forza messianica. / Il vento
d aprile/ sulla guancia del fiore, / il tuo viso / nella distesa del prato —/ Non sprecarla».

«Inquieta e adolescenziale onesta dello sguardo», «sinceritadei pensieri», radicalita e coraggio teorico: forse
basterebbe ricominciare da qui.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




