DOPPIOZERO

Agamben. Tuttoereale

Gianluca Solla
14 Giugno 2022

Non credo di essereil solo ad aver sempre amato nel libri di Giorgio Agamben lafinezza con cui gli
argomenti vengono prima posti e poi svolti, mediante riferimenti spesso sorprendenti. Da Walter Benjamin,
di cui é stato curatore in Italia, Agamben pare aver appreso al meglio I’arte di coltivare percorsi all’ apparenza
marginali, ma che finiscono per andare a cuore delle questioni. Non sorprende, in un certo senso, che un
lavoro teorico di tale finezza abbia spesso scontato un’ accoglienza fredda, nonostante la sua ottima
collocazione editoriale. Questa non-accoglienza, modesta quanto i suoi detrattori, ha significato dover

passare dallaricezione al’ estero prima di ricevere attenzione nelle discussioni nellalinguain cui quel lavori
erano originariamente scritti.

Un’altra caratteristica speciale dei suoi libri —penso in particolare al ciclo di Homo sacer — & sempre stata
I'idea di costruire delle parti che si trovano a occupare una posizione eccentrica, ma strategica, rispetto a
resto del libro. A queste sezioni, redatte in uno stile differente, viene solitamente affidata una funzione
difficile da definire, ma essenzial e rispetto all’ argomento trattano. Accade cosi per i passi del progetto Homo
sacer indicati daun aef (?), che costituiscono come delle aperture improvvise di prospettiva rispetto a quanto
il discorso andava sviluppando. O si pensi a Prologo iniziale di L’ uso dei corpi (Homo sacer 1V/2), dedicato
alafiguradi Guy Debord e alla suavita, in un certo senso eterogeneo e, al tempo stesso, perfettamente
calibrato rispetto alle finalita dellaricerca (poi Debord non tornera piu al’interno di tutto il testo, se non en
passant un’ unicavolta).

Sono passaggi che con laterminologia strutturalista di Gérard Genette potremmo definire “sogli€”: spazi di
transizioni trauna parte eI’ atradi un testo e della sua macchina argomentativa; sono rotture della continuita,
capaci proprio per questo di permettere passaggi dellariflessione come per effetto di un’ accelerazione o di
un’intensitaimpreviste di quanto si eramesso insieme sino aquel punto. Il dispositivo letterario di queste
soglie non consiste semplicemente nell’ introdurre dentro il testo dei ritagli o degli inserti, ma nell’ attuare
delle vere e proprie pratiche — letterarie, stilistiche, retoriche..., comunque le si voglia definire — che sono
altrettante deviazioni ovvero delle linee di fuga. Piu esattamente, sono delle derive che imprimono
un’intensitaimprevista al testo complessivo e a suo andamento piu 0 meno regolare. Come nella pratica
situazionista, € dallaloro andaturaimprevista che uno spazio prende corpo e apre brecce impreviste ala sua
leggibilita. Da Benjamin Agamben eredita come tutte e tutti noi la consapevolezza che questa esperienza
della soglia, per precaria e inapparente che sia, costellai nostri percorsi, di qualsiasi tipo siano. Ogni
soglia g, insieme, un ostacolo e un trampolino di lancio, se saputa usare con attenzione.

Non fa eccezione a quanto detto la Soglia che apre la prima parte di questo nuovo lavoro, L’irrealizzabile,
sottotitolo: Per una politica dell’ ontologia. Diremo subito cosa questa Soglia non & non € una premessa che
anticipi le condizioni alle quali un discorso pud avere luogo; non & un’introduzione che dispieghi i passaggi
che avranno poi effettivamente luogo nel libro; non & neppure una prefazioneamo’ di invito alalettura.
Questa Soglia come le sue sorelle di altri libri entrainfatti direttamente nel discorso, prendendo subito per le
cornail tema. Lo fatuttavia appunto nella maniera singolare di una deriva: mostrando in un certo senso il “da
dove” della sua domanda, mostrando cioe — a volte non senzail brivido del prestigiatore e la sua segreta
soddisfazione — la lontana origine di tale domanda, che s ritrova perfino in ambiti nei quali non lasi sarebbe
mai sospettata di sostare e forse non lasi sarebbe nemmeno cercata. Ed ecco, dunque, prima ancorache il


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/agamben-tutto-e-reale
https://test.doppiozero.com/gianluca-solla

discorso abbialuogo, il colpo di teatro, il piccolo choc che si premura di avere |’ attenzione del lettore, ma che
soprattutto ne acuisce |’ ascolto.

C’ e del rigore in tutto questo. Peccherebbe di ingenerosita chi non volesse ammetterlo, confondendo magari

il colpo di teatro con un numero da baraccone, escogitato solo per stupire o per attirarei gonzi. In particolare,
le dieci pagine di questa Soglia sviluppano I’idea portante del libro, quella per la quale una possibilita non
corrisponde mai alla suarealizzazione, ma come tale & sempre gia perfettamente reale. E quindi 0zioso, oltre
che errato, domandarsi quali siano le condizioni della suarealizzabilita. La Soglia sviluppa questates a
partire da alcuni autori che non torneranno nel resto del libro e ai quali, ciog, lo sviluppo dell’ argomentazione
rinuncera afare ricorso. Come nelle contraintes dellaletteratura sperimental e dell’ Oulipo, anche lafilosofia
non e privadi sue regole, rigorose per quanto non dichiarate, alle quali essa non puo sottrarsi, perché
mancherebbe all’ incontro con quanto € in gioco nella suaricerca.

E aquesta Soglia che limiterd qui lamialettura. Il punto di partenza dell’ipotesi su cui il libro si sviluppa il
verbo “realizzare”. Apparso tardivamente in italiano primadel ‘ 700, conosce oggi un uso tanto piu frequente
guanto, direi, sintomatico dell’ epoca, che sente il bisogno di ricorrervi aogni passo: realizzare i propri sogni,
le proprie aspirazioni. Oppure: una vitarealizzata. Realizzabili sarebbero pertanto quelle cose che, daun
grado puramente potenziale, siano capaci di passare allareata per mezzo di un atto che, appunto, le realizza
ossialeinvera, come s sarebbe detto nella lingua filosofica di un tempo. Questa apparente ovvietadel
termini non fa che nasconderneil significato sfuggente, destinato a restare inascoltato nella sua
contraddizione se non viene interrogato con attenzione. Lates del libro di Agamben e che anchele
possibilita non possiedono un’ esistenza puramente ipotetica, ma partecipano a quanto e reale e in quanto tali
non hanno bisogno di alcunarealizzazione. Ne consegue che le cose reali sono, propriamente parlando,
irrealizzabili, cioé inaccessibili all’idea che esista unarealizzazione di quell’ esistenza che abitualmentein
filosofias chiama*“in potenza’.






E almeno dall’ Etica di Spinozain poi che lafilosofia dovrebbe aver imparato come la potenza delle cose non
rappresenti mai laloro semplice possibilita di esistere, ma coincida con |’ esistenza stessa, ossia con quella
forza che Spinoza chiama conatus e che mantiene le cose nellaloro esistenza o, come sarebbe piu corretto
dire, le mantiene nella loro attualita. E una forza-di-esistenza o vis existendi, come dice Spinoza, immanente
all’ esistenza, reale quanto lo e |’ esistenza che esiste grazie a essa. Questo conatus € il modello esemplare di
una potenza che non conosce spinta arealizzarsi perché e giatutta realizzata nelle cose cosi come esse sono e
nelle loro composizioni. La potenzain quanto tale € sempre reale, primadi ogni possibile realizzazione. Non
esiste, dungue, unicamente nella prospettiva di un atto in cui dovrebbe trapassare, estinguendosi come
potenza, mae stessa sempre attuale. Non € mai una potenza a venire, ma sempre assol utamente presente
nelle differenti sue espressioni.

I modello esemplare dellafilosofia spinoziana mira giaa quel compito che si presenta oggi piu che mai
urgente, quello di ricucire le fratture concettuali di cui il pensiero occidentale ha costellato larealta. In
particolare la nostra cultura scinde abitualmente il possibile e il reale come dimensioni incommensurabili.
Ma, come Agamben sa bene, € stata proprio questa scissione ad aver permesso un determinato sviluppo della
stessa cultura occidentale. In particolare la scissione della realta secondo le dualita di essenza ed esistenza o
di possibilita e attualita, ha offerto il dispositivo durevole con cui, daun lato, si e sviluppata la conoscenza
scientificae, dall’ altro, o stesso potere occidentale hatrovato in tale scissione i modi storicamente mutevoli
della sua sovranita e del suo controllo esercitato sui corpi e sulle vite.

E con laricercadi un’ essenza considerata distinta e, anzi, precedente e superiore al’ esistenza che la
tecnologia e la stessa dottrina del potere trovano unaloro condizione decisiva di sviluppo, approfondendo
quella scissione. Cosi la dimensione della possibilita, mediante la quale per 1o piu pensiamo larealizzazione
dei nostri atti di liberta, risulta essere la condizione che permette di pianificare e di progettare e, soprattutto,
di controllare eindirizzare le azioni umane. Si ritrovaqui uno dei presupposti di riflessione presenti in altri
libri di Agamben, per cui il potere dell’ Occidente, nei suoi modi mutevoli, implica sempre delle distinzioni
ontologiche e, memore dellalezione di Furio Jesi, implica quella*® macchinamitologica’ capace di rendere
tali distinzioni un canone consolidato.

Per questo motivo oggi alcune trale ricerche piu avvincenti della filosofia contemporanea convergono
sull’idea di immanenza nella quale riluce I’ occasione per risalire oltre la scissione fondamentale che
caratterizzail pensiero e le pratiche dell’ Occidente come pratiche di dominio. Questaidea dell’immanenza
comporta la necessaria destituzione dell’ idea di progettualita che ha costituito e ancora costituisce la struttura
portante dell’ imperialismo sedicente civilizzatore e (oggi) democratico dell’ Occidente. Solo un gesto
inoperoso, capace di uscire dal paradigma dell’ ergon ovvero dell’ opera, sarebbe in grado di mettere fuori
gioco |’ organizzazione concettual e occidentale, senza avvilirsi in un’ opposizione tanto duratura quanto
inefficace e sostanzialmente affine o perfino complementare a quanto contesta.

Come mostrano i tanti segni che si accumulano sulla superficie all’ apparenza confusa del nostro tempo, si
diffonde |’ esigenza di calarsi piu afondo nell’ esperienza che attinge a tutto quanto di reale incontra e di
sostituirla alla pro-iezione del pro-getto, all’ anticipazione temporale che annullail tempo o che lo trasforma
in affanno, all’ enfasi posta sulle innumerevoli possibilita che lanostra societa ci metterebbe dinnanzi e che s
traduce nell’ipnosi della societa dellamerce. Si tratta dell’ esigenza sempre piu diffusa, per quanto spesso in
modi oscuri, di mettere in gioco un’ altralogica che non quella vagamente ansiogena dellarealizzazione, la
quale s traduce per 1o piu nella catena del passaggio coatto da un consumo all’ altro, magari in nome di forze
vitali, come lalibertao il piacere, che quella stessa catena nega. Del resto, sulla crescitaadismisuradelle
possibilita, I’ Occidente degli ultimi decenni ha basato buona parte del suo appeal.

E un paradigma che sembra costruito apposta per una societa di consumatori, che tiene legata laloro liberta a
un’ideadi sceltatra possibilita diverse, ma che soprattutto si incardina sulla costante coazione a scegliere e a
saper scegliere, come conseguenza dell’ immaginario di una “vitarealizzata’. E questalarealta paraizzata
nella quale fingiamo di riconoscerci maci e di giorno in giorno piu estranea. Qui Ci viene in soccorso
I'indicazione su cui si chiude la Soglia, secondo la quale e solo la consapevol ezza che esiste qual cosa di
irrealizzabile e, piu esattamente, di “assolutamente irrealizzabile” a permetterci di agire “sull’ accadere storico



che s e pietrificato nei fatti come un termine (Ende), cioé spezzandolo e annichilendol0”. Questaistanza
destituente, che Benjamin avrebbe chiamato “messianismo” o anche “nichilismo”, necessaria alla politica,
non s lasciarealizzare nellaformadi un potere costituito. Non € nel termini di una“realizzazione”, per lo piu
immaginaria e autocel ebrativa, che si pratica una nuova politica, ma unicamente a partire da un gesto capace
di disertareil normale corso degli eventi. Non si trattera allora di pensare latrasformazione dellarealtain
nome della possibilita, ma unicamente di partecipare a suo divenire seguendo quelle forze anarchiche — ciog,
allalettera, senza origine e senza destinazione — che gia la abitano.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







