
 

La mascherina di Lord Brummel 
Maria Pia Pozzato
18 Giugno 2022

Un bambino di circa dieci mesi, e quindi nell’età in cui secondo la psicologia i piccoli hanno paura
dell’estraneo, viaggia con il suo papà su un autobus di Porto. Sale un signore anziano, con mascherina, e si
siede davanti al bambino rivolgendosi immediatamente a lui con sorrisi (celati dalla mascherina) e parole
scherzose. Mi aspetto una reazione di timore e invece il piccolo portoghese sta al gioco, si diverte, addirittura
offre al signore il proprio cappellino, in perfetto stile Sapiens Sapiens. Milioni di anni perché il nostro
cervello specializzasse un’area per il riconoscimento facciale dei nostri simili e trenta mesi per correggere
evolutivamente il file e farci accettare che talvolta il volto del nostro conspecifico ci appaia solo a metà.

È evidente che quel bambino, a mano a mano che le sue terminazioni nervose si sono pienamente
mielinizzate permettendogli di mettere a fuoco il mondo, il mondo l’ha visto così, con tante persone che
avevano sulla faccia quell’aggeggio. Noi adulti abbiamo fatto un po’ più di fatica ad abituarci, anche perché,
per una curiosa nemesi non rara nella storia delle culture, venivamo da un decennio di polemiche sulla
velatura islamica che a molti di noi, cosiddetti occidentali, sembrava una violazione inaccettabile del diritto
di mostrare la propria faccia. Poi, all’inizio del 2020, di colpo, bum! tutti “velati”, e anzi, guai ai no mask che
violavano, stavolta, il diritto alla salute. Oltre al dramma, realissimo e concretissimo, della malattia e delle
morti, quello della mascherina è stato uno tsunami culturale che ha provocato nell’immediato
un’effervescenza di rielaborazione simbolica.

Dopo due anni e mezzo di pandemia, svariate dosi di vaccino e un numero imprecisato di varianti del virus,
al momento attuale si registra piuttosto una sorta di assuefazione, se non di rassegnazione: portiamo la
mascherina senza notarlo e non ci facciamo caso se gli altri la portano, un po’ come il Lord Brummel,
rivisitato da Achille Campanile, che mette il suo vanto nel fatto di passare del tutto inosservato. Questo tipo
di transizione è noto agli studiosi di fenomeni culturali. Jurij Lotman sottolinea in più lavori come vi sia una
diminuzione di grammaticalizzazione delle forme semiotiche a mano a mano che un fenomeno viene
assimilato come “quotidiano”. Inoltre, per un processo che secondo Claude Lévi-Strauss rimane abbastanza
misterioso e impredicibile, i miti di una collettività dopo un po’ vanno incontro a usura. Quello che colpisce è
la relativa rapidità con cui siamo passati da una società facciale (Thomas Macho) a un trauma
dell’occultamento da mascherina per approdare infine a una specie di dandismo che ci fa trovare ormai del
tutto normale sedere in una sala d’aspetto con sconosciuti di cui vediamo solo gli occhi, o guardare lo spot
pubblicitario di un noto supermercato in cui gli avventori girano a volto coperto, o seguire da casa la
kermesse sanremese mentre le telecamere inquadrano di tanto in tanto una platea di maschere nere, in una
variazione freak e temibilmente seriale di Zorro.

Ma come siamo arrivati a questa bella sprezzatura, per dirla con Baldassar Castiglione? Il punto di partenza
di questa trasformazione ce lo spiegano Giovanni Fiorentino e Bianca Terracciano in La mascherina è il
messaggio. Le relazioni sociali al tempo del covid-19 (Franco Angeli, 2022) che ripercorre in maniera
estremamente documentata quello che è successo a livello legislativo, sociale e mediale dall’inizio del 2020
fino ai primi mesi del 2021, per quanto riguarda l’uso della mascherina. Più che di un instant book che
fotografa l’attualità, si tratta di un libro di carattere già storico, pur trattando di fenomeni recenti che
riguardano non solo la società occidentale ma anche quelle asiatiche (vedi i riferimenti alle olimpiadi in Cina,
o a svariate manifestazioni socioculturali in Corea del sud). Terracciano, nei primi due capitoli, descrive

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-mascherina-di-lord-brummel
https://test.doppiozero.com/maria-pia-pozzato


soprattutto il mondo della moda e dei social in cui, nel periodo di riferimento, si è assistito a un proliferare di
tentativi di rendere la mascherina un accessorio fashion. A mio avviso, oggi mi sembra abbastanza
tramontata quell’urgenza di “proteggersi con eleganza” (p.57).





La mascherina è stata piuttosto a poco a poco assimilata come una seconda pelle, e abbiamo imparato ad
assumere, con e attraverso essa, un “contegno facciale” specifico, quella che Umberto Eco definiva
un’autocoscienza epidermica attraverso gli indumenti (Sette anni di desiderio, 1983, p. 263). Questa
assimilazione della mascherina al volto non sembra essere stata prodotta però, come auspicava Terracciano
scrivendo queste pagine, da un sempre maggiore “stato di comfort ideale”.

Purtroppo le FFP2 e le FFP3 son rimaste scomode come all’inizio della pandemia e la gente sembra essersi
semplicemente rassegnata al disagio di indossarle come Indumento Mondo e non come Indumento Moda, per
riprendere la celebre distinzione di Roland Barthes. Nel momento in cui sono diventate oggetto abituale della
nostra quotidianità, sono state a poco a poco sempre più valorizzate sul versante pratico-critico, legato al
discorso della salute, piuttosto che su quello utopico-ludico, legato al discorso della moda (secondo le
celebri categorie di Jean-Marie Floch). Questa riduzione al puro valore funzionale della mascherina rimane
tuttavia sempre asintotica dal momento che, come dice Gianfranco Marrone, esse rimangono sempre non solo
un dispositivo di protezione ma anche “un dispositivo sociosemiotico che media tra le relazioni
intersoggettive da cui emergono e si sostanziano varie identità” (in Pezzini e Terracciano, a cura, La moda
tra senso e cambiamento, 2020, p. 162).

Bisogna ricordare poi che la mascherina di cui parliamo è uno scudo protettivo e in quanto tale non è stata
affatto progettata per mascherare. In questo caso si confondono un po’ le parole e le cose poiché si è creato
attorno alla mascherina pandemica uno sciame semantico (riferimenti al teatro, al nascondimento identitario,
ecc.) che Bianca Terracciano illustra molto bene ma che vige solo in virtù di una scelta lessicale e non delle
caratteristiche intrinseche dell’oggetto che sono complesse: 1) aspetti relazionali, nel senso che la
comunicazione fra individui con la mascherina è più difficile e limitata 2) aspetti etici: mascherine
egoiste/altruiste, senso di responsabilità, sacrificio, ecc.; 3) aspetti estetici; cfr. gli usi nei social e nello star
system, la condensazione sugli occhi degli aspetti cosmetici, ecc.; 4) aspetti passionali:
espressione/nascondimento delle passioni, a livello privato ma anche per esempio negli show televisivi.

Una riflessione merita anche il titolo del libro (La mascherina è il messaggio), mutuato dal celeberrimo Il
mezzo è il messaggio di Marshall Mc Luhan: la mascherina è un medium? Sì, se per medium si intende
qualcosa che rimodula la comunicazione (contesto, condizioni) ma sicuramente no se la si intende come
veicolo espressivo poiché, in tal senso, essa è piuttosto un ostacolo, una limitazione. Si può andare a rileggere
quello che dice Barthes sulla maschera del teatro Nô, che tanto si avvicina alla maschera neutra di Jacques
Lecoq, e che ha la funzione di resettare l’identità per condurre alla messa in scena del personaggio. Ma la
neutralizzazione prodotta dalla mascherina anticovid non prepara alcun personaggio, anzi, è una piccola
eclissi della semiosi interpersonale.

La parte di Bianca Terracciano è come sempre molto documentata e talvolta divertente come quando,
riferendosi al focolaio di Covid in Costa Smeralda nell’estate del 2020, dice: “Un esercito di starlette,
tronisti, influencer che abbiamo ritrovato in autunno con l’occhio umido e il sedere ben ancorato nel salotto
della patrona Barbara D’Urso, a raccontare la loro odissea con ‘il Corona’ … non Fabrizio, ma il virus.” (p.
51) Insomma, una bella ricognizione del nostro passato prossimo, del come eravamo e, per contrasto, del
come siamo, più stanchi ormai che folkloristicamente rielaborativi.

Con un approccio più sociologico, Giovanni Fiorentino, nel terzo e ultimo capitolo, fa un’interessante e
dettagliata carrellata di manifestazioni mediatiche (“La composta e ieratica Carolina di Monaco con i capelli
grigio-modestia e la mascherina con i colori del Principato, in occasione della festa nazionale”, p. 102) ed
elaborazioni artistiche, soprattutto in ambito fotografico, del tema della mascherina. Lo studioso evoca anche,
last but not least, la problematica ecologica legata allo smaltimento dell’enorme volume di mascherine usate
nel mondo. Il progetto Single Use Ppe Reinforced Asphalt (Supra) ideato dal dipartimento Deim
dell’Università della Tuscia, in collaborazione con l’Università di Bergamo, ha vinto un bando del Ministero
della transizione Ecologica. Grazie alla scienza, i materiali plastici derivanti dalle mascherine possono
diventare bitumi per nuove strade. A nessuno sfuggirà la bella portata simbolica di questa conversione.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

