
 

Enzo Traverso, La tirannide dell’io 
Mario Barenghi
14 Luglio 2022

Tradizionalmente, la scrittura della storia è usa attenersi ai vincoli formali dell’impersonalità e del distacco.
Se l’obiettivo della ricerca è la ricostruzione critica degli eventi passati, la distanza del ricercatore dalla
materia di cui parla costituisce una garanzia di oggettività: la serietà scientifica è certificata, fra le altre cose,
dall’assenza di elementi d’ordine personale che potrebbero inquinare il rigore dell’indagine e l’equanimità
dell’esposizione. Così è; o meglio, così è stato, fino a non molto tempo fa.

Negli ultimi anni è emerso infatti un approccio differente, anzi, radicalmente opposto, che mina i cardini
dell’epistemologia disciplinare attribuendo alla figura di chi scrive un ruolo attivo, a volte addirittura
protagonistico. Anziché occultare la propria presenza, lo storiografo la esibisce; anziché tenersi a distanza
dall’oggetto della ricerca, indugia sulle ragioni che glielo fanno sentire prossimo. Riguardo alla scelta
dell’argomento trattato, i moventi personali vengono dichiarati, ammessi apertamente, in qualche caso
notomizzati. Il risultato è che la scrittura della storia subisce una forte torsione soggettivistica: prendendo a
prestito una formula corrente nel campo della critica letteraria, si passa da una scrittura «in terza persona» a
una scrittura «in prima persona». 

Questo, in estrema sintesi, lo scenario prospettato da Enzo Traverso in un volume edito da poco da Laterza
nella collana Tempi Nuovi: La tirannide dell’io. Scrivere il passato in prima persona (trad. di Luca Falaschi,
pp. 182, € 19). Traverso, come molti sanno, scrive e pubblica in francese, essendo espatriato da quasi
quarant’anni; il titolo dell’edizione originale (2020) è Passés singuliers. Le “je” dans l’écriture de l’histoire.

Le due formulazioni, pur prossime, non sono del tutto equivalenti: più ambigua e sottile quella francese, più
drammatica quella italiana, e fors’anche fuori misura, giacché di «tirannide» il testo in realtà non parla. Vero
è peraltro che a questo fenomeno, in forte espansione, Traverso guarda con una curiosità mista a
inquietudine. I pericoli di una «crescente invadenza dell’io» si direbbero più cospicui dei benefici che essa è
in grado di offrire.

Traverso delinea un panorama storico ampio, risalendo fino alle prime, parzialissime infrazioni del
paradigma oggettivistico mutuato dalle scienze naturali, che si possono registrare fin dalla prima metà
dell’Ottocento. Già Jules Michelet, inventore della «ego-storia» (moi-histoire) si era fatto promotore di un
tentativo di dialogare con il passato che implicava un certo grado di immedesimazione con gli attori
dell’epoca; più tardi Leopold von Ranke parla di Einfühlung, Wilhelm Dilthey insiste sul concetto di
Erlebnis.

Gradualmente, si acquisisce l’idea che è la stessa obiettività storica a esigere la coscienza del proprio
coinvolgimento personale. Lo storiografo è un individuo in carne e ossa, con un’esperienza sociale, familiare,
culturale determinata, che non può non incidere anche sui suoi orientamenti di ricerca: se esserne consapevoli
è doveroso, renderne edotto il lettore potrebbe valere addirittura come principio deontologico. Avviene così
che un’ammissione che in precedenza sarebbe potuta apparire «quasi oscena», alla stregua della violazione di
un tabù o della confessione di un peccato, finisce per essere accettata come un atto di onestà intellettuale. 

Lungo questo processo, due fenomeni assumono un particolare rilievo. Uno è rappresentato dal crescente
peso attribuito alle memorie nel corso del XX secolo, in particolare alle memorie delle vittime della Shoah.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/enzo-traverso-la-tirannide-dellio
https://test.doppiozero.com/mario-barenghi


L’altro, dalla diffusione senza più limiti delle autobiografie: se chiunque è legittimato a narrare la propria
vita, perché non chi scrive di storia?

A questo proposito, un evento di rilievo è la pubblicazione degli Essais d’ego-histoire curati da Pierre Nora
(1987), una raccolta di autobiografie di storici che a un italianista, pur con tutti i possibili distinguo, non
possono non richiamare alla memoria l’impresa promossa due secoli fa da Giovan Artico di Porcìa, quel
Progetto ai letterati d’Italia per iscrivere le proprie vite (1728) da cui sortì l’autobiografia di Giambattista
Vico. 

Ma secondo Traverso l’emergenza di una nuova soggettività storiografica va ben al di là di più o meno
sporadici cedimenti alla voga dell’autobiografismo, così come di imprese autobiografiche condotte con
ineccepibile rigore di metodo; e nemmeno può essere ricondotta alla semplice necessità di aggiustare o
aggiornare quel punto di equilibrio tra distanziamento critico e identificazione empatica che è divenuto
inevitabile definire, una volta archiviato il mito dell’oggettività scientifica (con l’annessa presunzione di
poter estromettere completamente l’io dall’attività della ricerca).

Il coinvolgimento personale, infatti, non costituisce soltanto un aspetto della scrittura del passato, uno fra gli
altri: in non pochi casi, ne rappresenta la matrice. Un’autentica «simbiosi» lega lo storico all’oggetto della
sua ricerca: è questo ad esempio il caso di La leçon de Vichy. Une histoire personnelle di Pierre Birnbaum
(2019), di Composition française di Mona Ozouf (2009), di Jeanne et le siennes di Michel Winock (2003), di
Histoire des grands-parents que je n’ai pas eus di Ivan Jablonka (2012), tradotto da Mondadori (Storia dei
nonni che non ho avuto). In un panorama quasi esclusivamente francese c’è spazio anche per un testo
italiano, Partigia di Sergio Luzzatto (2013). Dunque, al «Narciso romanziere» di cui discettava cinquant’anni
fa Jean Rousset (Narcisse romancier, 1973) si affianca ora un Narcisse historien?  





Qui tocchiamo un punto di particolare interesse, cioè la convergenza tra storiografia e letteratura. Mettendo
sé stesso al centro del progetto di scrittura del passato, lo storico si trasforma pressoché inevitabilmente in
personaggio letterario. E d’altro canto, è un fatto che molti tra i più quotati scrittori europei contemporanei,
come Emmanuel Carrère e Javier Cercas, pubblicano romanzi intrisi di storia: narrazioni fattuali il cui
nocciolo è la ricostruzione di vicende storiche, l’interpretazione di eventi pubblici noti o nascosti, lo
scioglimento di enigmi storici, ovvero il ritratto di figure storicamente esistite.

Sull’osmosi fra scrittura storica e scrittura letteraria il già citato Ivan Jablonka ha scritto un saggio sul quale
converrà ritornare, L’histoire est une littérature contemporaine. Manifeste pour les sciences sociales (2017).
Nel frattempo, vale la pena di ricordare che in Italia non poche delle esperienze letterarie più significative del
secolo XXI sono improntate al nesso fra narrativa e storia, o fra narrativa e inchiesta, dai romanzi del
collettivo Wu Ming al caso davvero esemplare di Gomorra. 

Nel chiedersi le ragioni della nuova tendenza soggettivistica della storiografia contemporanea, Traverso
sottolinea due fattori: il cosiddetto linguistic turn, che ha interessato le scienze umane intorno agli anni
Ottanta dello scorso secolo, e il coevo avvento del «neoliberalismo». Non che gli studiosi di cui parla siano
«neo-liberali» (o, diremmo meglio, «neo-liberisti»): tutt’altro.

Rimane tuttavia il fatto che nel lungo periodo quella epocale svolta politica conservatrice ha portato a una
nuova forma di vita, caratterizzata da un’importanza inedita della dimensione competitiva: tanto che in molti
casi gli individui sono indotti (o costretti) a programmare la propria esistenza come una strategia aziendale.
In questo argomento (così come nell’espressione, occasionalmente usata da Traverso, di «era del selfie»)
emerge con particolare chiarezza la diffidenza dell’autore verso una storiografia troppo centrata sull’io. 

Da questo punto di vista mi pare che le considerazioni principali da fare siano due. In primo luogo,
l’aggancio all’esperienza personale è un fenomeno ricorrente negli studi, e nella cultura umanistica in
generale: ogni volta che, per una ragione o per l’altra, un assetto istituzionale viene avvertito come logoro o
insoddisfacente, l’«io» è da sempre un plausibile punto di (ri-)partenza. Accade nella letteratura; è avvenuto
in filosofia, in antropologia; che accada ora nella storia è senza dubbio significativo, ma non sorprendente.

Il problema è se l’affermazione di un nuovo paradigma soggettivistico non metta a repentaglio la qualità
scientifica della ricerca. Ora, la presenza individuale dello storico nel racconto del passato conferisce alla
narrazione un tratto di autenticità umana che ne accresce la credibilità, e quindi l’autorità: ma questo è un
fenomeno che ha a che vedere con la letteratura, assai più che con la storiografia. Il rigore del metodo storico
si gioca su piani diversi: quindi, a seconda dei casi, si tratterà sempre di verificare se la sovraesposizione
dell’io costituisca una risorsa retorica aggiuntiva, che potenzia l’efficacia del testo, o se invece non
rappresenti un ostacolo, un fattore di distrazione – al limite, un elemento centrifugo. Il riferimento a Partigia
potrebbe essere illuminante. Il libro di Luzzatto può essere letto in tre chiavi: come contributo critico su
Primo Levi, come indagine storiografica, come opera letteraria. Su quale di questi piani funzioni meglio, non
è questione che vada dibattuta qui.     

Un altro problema a cui Traverso è (giustamente) sensibile riguarda il rapporto fra individualità e socialità.
L’espansione dell’«io», egli sostiene, va di pari passo con il restringimento del «noi». Le nuove scritture
soggettiviste del passato sono l’espressione di una generazione che è stata segnata dalla fine dell’impegno
politico, della militanza attiva, e che si è dedicata ai traumi e alle lacerazioni lasciate in eredità dalla storia
recente.

Il punto è che il recupero del passato attraverso la memoria individuale e familiare – sul quale di per sé non ci
sarebbe nulla di eccepire – potrebbe adombrare uno scenario in cui la dimensione collettiva si va man mano
dissolvendo. L’indebolimento di quelli che siamo usi chiamare, sulle orme di Maurice Halbwachs, i «quadri
sociali della memoria» potrebbe essere il sintomo di una graduale perdita di funzionalità nella trasmissione
del ricordo del passato. La storia si frantumerebbe così in una serie di «passati singolari» (come recita il titolo
originale del libro), non idonei a garantire la continuità di un tessuto culturale. 



Da questo punto di vista, La tirannide dell’io può valere come un utile campanello d’allarme. La perdita del
senso della durata, o quanto meno una sua drastica riduzione, è uno degli elementi che più chiaramente
distinguono la mentalità delle generazioni più giovani da quelle dei genitori e dei fratelli maggiori (a tacere
dei nonni), si occupino o no di ricerca storica. Fino a un certo punto, tale fenomeno ha una giustificazione
concreta: in un mondo globalizzato e interconnesso, per capire quello che succede è necessario tenere
presente quello che contemporaneamente sta succedendo altrove: più necessario di quanto non lo fosse in
passato, quando, per ricercare la spiegazione degli eventi attuali, si usava innanzi tutto recuperare gli
antefatti.

Non di meno, è difficile negare che l’affievolirsi del senso della storia rappresenti un fenomeno
preoccupante, così come la mancanza di una memoria storica condivisa mina alla base la coesione sociale di
ogni comunità. Per queste ragioni, preservare l’importanza della scrittura del passato dovrebbe essere
considerato un obiettivo culturale cruciale. Le memorie individuali e familiari, da sole, non bastano, per
quanto concepite e realizzate secondo i più rigorosi principi metodologici. E gli storiografi che riuscissero a
consegnarci capolavori letterari renderebbero un buon servizio alla letteratura, ma non necessariamente alla
storiografia. Il cui compito fondamentale rimane, come ha scritto Carlo Ginzburg, quello di «districare
l’intreccio di vero, falso, finto che è la trama del nostro stare al mondo». 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





