
 

Il futuro che non possono rubarci 
Daniele Martino
12 Agosto 2022

Quando il rumore è tanto, nella simulazione mentale dell’informazione, occorre ritrarsi, tacere, elevarsi nel
senso prospettico. Un drone, che si solleva con il suo ronzio operoso, come un’ape, e sale oltre la polvere
prodotta da giornali, televisioni, web e social network, intenzionalmente per come intendono convogliarla
centri di potere e di sudditanza giornalistica; preterintenzionale per come la solleviamo noi con miliardi di
messaggi che emettiamo dai nostri piccoli podi sui social network. Poiché il pensiero si produce con parole e
costrutti, architetture del dire e quindi del comunicare, dalla prospettiva verticale si possono percepire le
dimensioni: due, tre, quattro, ordinarie e parallele. Si individuano radici, rami, foglie, boschi, foreste.

Se estraggo la radice UM- in molte lingue europee individuo ciò che più ci sta mancando, l’UMano che
concerne l’essere uomo, homo. UManità che è l’insieme degli uomini e delle loro facoltà materiali e
spirituali. UManesimo, che è ampliare lo specifico umano con lo studio e la cultura e le arti.

UMiltà invece viene dalla botanica, da HUMus: la materia organica che in una fase del suo ciclo disgrega
legno e foglie, microorganismi e macrorganismi in base fertile per nuova vita botanica e animale. Prima di
ripensare la politica (“come organizzarci nelle nostre polis”, nel nostro aggregarci per convivere), o
ripensandola, non possiamo non ripartire dal lavoro individuale su questi UM: lavoro che è – nelle leggi di
Natura – accettare di essere UMilmente un granello della Trasformazione che ha la entusiasmante facoltà di
una trasformazione interiore, innanzitutto, UMile perché sa che si aggregherà non per affinità piacevole e
deliberata (EGOista), ma per attrazione di simili, dopo, non per caso (il Caso non esiste), ma per necessità
naturale, ovvero cosmica.

Lo spavento globale della pandemia e l’immediatamente successivo ritorno dello spavento di guerra in
Europa ci hanno paralizzato in emozioni primitive: paura della malattia, paura della miseria, paura di morire.
La paura paralizza la facoltà di pensiero. E ha l’effetto immediato di cancellare la disponibilità a predisporsi a
un futuro; la prospettiva temporale si schiaccia su passato e presente: “Ecco, l’orrore che è accaduto sta per
riaccadere”. Nella psicologia dell’informazione, catastrofe, dramma, tragedia catalizzano l’attenzione e
paralizzano nella ricezione passiva, inerte, innescano una attonita dipendenza. Gli occhi sbarrati, gli arti
fermi. “A che serve FARE qualcosa?”

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-futuro-che-non-possono-rubarci
https://test.doppiozero.com/daniele-martino


Non solo pensiamo poco a “che ne sarà dei miei figli” (protesi del nostro EGO), ma stentiamo a pensare a
“che ne sarà del pianeta Terra?”, “che ne sarà dell’UManità?” “che ne sarà degli altri e di noi?”. Cercate di
ricordare: prima del Covid-19 la consapevolezza globale sul rischio di estinzione dell’umanità per
devastazione della Terra, spinta dal greed, dalla feroce, violenta pulsione avida di sfruttamento (e
arricchimento di élite) delle energie non rinnovabili stava barcollando sulla spinta carismatica della Giovanna
d’Arco svedese Greta Thunberg, che era ormai inevitabile ascoltare ai globali consessi: “non c’è più tempo,
basta con i vostri bla bla, o ci estingueremo”.

Il Black Lives Matter stava risollevando il velo dalle storiche ipocrisie sanguinarie del capitalismo
imperialista: non possiamo diventare umani con razzismo, ingiustizia e sfruttamento. Da tre anni almeno
invece tutto è stato disinnescato e imbavagliato. Riaccendiamo il carbone, addirittura. Per paura e perché
“non c’è alternativa ora”. Fine del futuro e del progresso per lUManità.

Ma c’è chi non ha smesso di pensare. Gallimard ha aperto una collana di pamphlets, TRACTS. Ha ospitato
tanti bozzetti di futuro proprio negli anni in cui il futuro è stato cancellato. Libriccini in carta “effimera” e
grammata, in formati non-libro e non-giornale. Ci hanno scritto Régis Debray ed Erri De Luca, Arundhaty
Roy e Alessandro Baricco, Olivier Assayas e Cynthya Fleury più volte. Filosofa, psicanalista, professoressa
alla cattedra “Humanités et Santé” del Conservatoire National des Arts et Métiers, titolare della cattedra di
“Filosofia all’Ospedale” alla GHU Paris Psychiatrie et Neurosciences, Cynthya Fleury sta scrivendo da anni
libri come La fine del coraggio, Metafisica dell’immaginazione, Le patologie della democrazia, Elogio della
fragilità, Guarire dal risentimento, Il prezzo del dolore: l’infortunio come cura di sé, La cura è un
umanesimo.

Fleury è uno di quei droni che si sollevano e osservano e pensano e dicono; manda giù report. Ma è anche
giù, in mezzo alla sofferenza mentale nella sua attività clinica. Ed è attivissima in reti di innovazione sociale
che in Francia stanno pensando al futuro. Loro sì. Nella collana TRACTS Gallimard Fleury ha pubblicato
con il designer sociale Antoine Fenoglio nel maggio di quest’anno una “carta del Verstohlen”, ovvero,
politicamente e filosoficamente, un “manifesto della Furtività”, intitolato Ce qui ne peut être volé, ciò che
non può essere rubato. I giovani Karl Marx e Friedrich Engels negli anni Quaranta dell’Ottocento avevano
capito che per affermare la giustizia sociale e una umanità eguale non bastavano più le belle parole di
stimabilissimi socialisti come Proudhon; il problema è la proprietà privata, quello che accumuli sfruttando il
lavoro tuo o il lavoro dei poveri, quello che ricoveri nelle banche, quello che lasci in eredità ai tuoi figli,
generando nuove dinastie di ben nati; in uno dei dieci punti del Manifesto del Partito Comunista, il manuale
per i lavoratori della Lega degli Uguali da loro due trasformata in Lega dei Comunisti, uno dei punti era
proprio «l’abolizione della successione ereditaria»; un capolavoro! Se ogni essere umano nascesse implume,
povero, sarebbe costretto ad essere socievole, solidale, e avrebbe bisogno di una rete di solidarietà, di
comunanza, (lasciamo pure perdere il comunismo), dovrebbe vivere in comunità sodali e giuste!

Fleury e Fenoglio concedono poco a riferimenti storici, istituzionali e visivi per le loro idee: ONU-Unesco,
NASA (il loro processo di verifica sperimentale proof of concept), Paul Celan, Simone Weil, le utopie del
design nei fotomontaggi/collage di Fernand Léger e Charlotte Perriand (Joies traditionnelles, plaisirs
nuoveaux 1937)… Vorrei tradurvelo integralmente, perché nella sua brevità ha densità di idee e di proposte
praticabili, e i suoi dieci punti (non a caso dieci come i punti del Manifesto del Partito Comunista di Marx ed
Engels) crescono con una trattazione coerente e persuasiva. Traduco l’incipit:

 

Nominare l’inappropriabile, il bene comune, universale, bene pubblico mondiale, felicità interna lorda,
capacità di capacità, bene vitale, bisogno essenziale, obbiettivo di sviluppo durevole. Denominatelo come
volete, ma non negoziate più per approvare la sua perdita o il suo furto. Questo testo ha la vocazione di
ispirare tutti quelli che hanno bisogno di riarmare il loro desiderio, di appoggiarsi a compagnie (fellows) già
costituite, di condividere dei metodi di concezione e di distribuzione e di indagare insieme i cammini della



“buona vita”. Siamo uomini il cui umanesimo è fragile, dipendente dalla dimensione forica degli ambienti
naturali, socio-storici, economici, culturali e politici.  Ognuno di noi fissi nel dettaglio della sua vita una
maniera di legarsi a dei collettivi più regolatori, assumendo un principio di individuazione degno di questo
nome, test di credibilità della qualità dello Stato sociale di diritto nel quale vive.

Come si intitolano i dieci punti del manifesto? 1. La prospettiva, accedere a una visione 2. Le quattro
funzioni del silenzio 3. La prova del prendersi cura e la generatività del vulnerabile 4. Il clima del prendersi
cura, o il salto di scala 5. Occuparsi dei morti 6. La “vita furtivae” (doppio Damasio I) 7. “Vis medicatrix
naturae”, omeostasi (doppio Damasio II) 8. Indagare. Le umanità democratiche 9. La consociazione. Fare
istituzione 10. L’affresco. Dimorare e divenire. Il progetto c’è: occorre ripartire da una percezione di noi
stessi come individui fragili capaci di solidarizzare con le fragilità degli altri: fragilità psichica, fragilità
economica, fragilità di prospettiva; ripartire da una proliferazione di reti che si occupino anche di nuove aree
urbane dove ristrutturare e ricostruire a partire non da un progetto urbanistico e architettonico deciso da una
proprietà potente che mette-sul-mercato per chi-può-comprare, ma da comunità che insieme si interrogano su
dove e come abitare e vivere ponendo alla radice l’UM- la determinazione a una felicità che non può essere
individualista a scapito della infelicità altrui, che sia condivisibile e condivisa.

Cosa è importante? Avere beni e proprietà che ci possono tassare o rubare? Accumulare? Tramandare il
nostro a figli che di generazione in generazione non dovranno più affrontare il bisogno e la debolezza onde
poter sfruttare e abusare di chi è nato povero? I due Damasio dei capitoli centrali sono lo scrittore Alain
Damasio, che nel suo romanzo fantascientifico e fantapolitico Les Furtifs (La Voite 2019), una specie di
Blade Runner della resistenza elusiva, vede una nuova generazione mutata geneticamente di esseri capaci di
percepire tutto l’ambiente fisico e mentale al punto di scomparire, di non essere rilevati, per garantirsi
incolumità e libertà dai sistemi del “reale” e del potere.

E Antonio Damasio (tradotto in Italia da Adelphi) che «ha ripreso il concetto di omeostasi, che collega
l’insieme del vivente, e che ci permette di ricercare processi di regolazione al di fuori di sistemi “chiusi”,
relativamente dogmatici, spesso falsi perché incompleti ma soprattutto mancanti di quella visione complessa



della “coerenza” – raramente consensuale, ma sempre in tensione, in equilibrio». Che fare? si chiedeva Lenin
per mettere in pratica il Manifesto del Partito Comunista di Marx-Engels. Fleury e Fenoglio nelle conclusioni
provano a suggerire: 

La filosofia del prendersi cura (care) è indissolubilmente una teoria morale e una teoria politica. Si può
definire come una fenomenologia specifica della politica, nel senso che svela ciò che la società tende a non
far vedere, rende visibili le invisibilità politiche, ovvero tutti quelli che i sistemi socioeconomici, politici e
culturali hanno reso “invisibili”, più vulnerabili di quanto non siano potenzialmente, per sconfessione della
loro singolarità, svalorizzazione e stigmatizzazione della loro dipendenza… Questo legame tra il prendersi
cura e l’innovazione è una chiave essenziale per rinnovare i nostri futuri.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





