
 

Antonella Anedda, le piante di Darwin e i topi di
Leopardi  
Tommaso Lisa
24 Agosto 2022

Le piante di Darwin e i topi di Leopardi (Novara, Interlinea, 2022) di Antonella Anedda ha come oggetto
l’analisi filologica e comparatistica dei testi di Erasmus Darwin (1731-1802) nell’opera di Giacomo Leopardi
(1798-1837). I topi cui fa riferimento il titolo sono infatti quelli della Batracomiomachia, mente le piante
sono quelle di Gli amori delle piante, unica parte tradotta in italiano di The Botanic Garden (1789) di
Erasmus.

Edito nella serie “Il profilo delle parole”, curata da Franco Buffoni e Roberto Cicala, il piccolo e compatto
volume è un libro di critica d’autore che non si limita solo ad analizzare quanto Leopardi sia stato accorto
lettore delle traduzioni delle opere di Erasmus, ai tempi assai diffuse. A partire da quest’incontro testuale
infatti, con strumenti filologici che ricostruiscono la discendenza dalle opere presenti nella biblioteca di
Monaldo – da Lucrezio a Galileo, fino a Hume – Anedda mostra quanto Leopardi sembri essere sul punto di
anticipare la teoria dell’evoluzione di Charles Darwin (1809-1882) in L’origine delle specie (1859).

Frutto di una ricerca discussa a Oxford nel 2010, il libro è suddiviso in cinque capitoli. Usando come
reagente la prosa di Osip Mandel’stam (per il quale “leggere i naturalisti può spalancare nella nostra vita una
radura”) Anedda affronta la costellazione di testi che unisce le opere darwiniane, avanzando ipotesi e
considerazioni su ciò che avrebbe potuto diventare il pensiero di Leopardi se avesse vissuto abbastanza a
lungo dopo la Ginestra, in modo da confrontarsi con la teoria dell’evoluzione. 

Così come Leopardi, anche Charles Darwin nega qualsiasi tipo di intenzione benigna alla natura. Su questo
condiviso substrato di anti-antropocentrismo – elemento fondamentale della poetica dello Zibaldone, delle
Operette morali e dei Paralipomeni della Batracomiomachia – nel corso delle pagine Anedda conduce
un’analisi letteraria delle discendenze, genealogie, eredità, evoluzione del pensiero, ricostruendo la
costellazione di filosofi e naturalisti noti al poeta, tramite la comparazione dei passi e la citazione delle fonti
critiche utilizzate come pietre di paragone.

Non si tratta quindi di un libro di sola analisi filologica e comparatistica, in quanto le analisi evidenziano
anche la personale poetica di scrittrice della Anedda. L’impegno di rendere narrativo e aperto il discorso lo
rende fruibile ai non addetti alle questioni accademiche, ponendo in rilievo i problemi filosofici dell’anti-
specismo, dell’animalismo e della politica ecologica, aspetti che ne fanno un’opera non solo archeologica ma
anche attuale. 

La contingenza impedisce d’immaginare cosa Leopardi, fermato sulla soglia del baratro, avrebbe potuto
scrivere dopo la Ginestra, testamento del suo pensiero insormontabile proprio per tale consapevolezza del
limite. Con accortezza invece Anedda spinge oltre la riflessione e, superato qualche eccesso di
“controfattualità”, crea un ponte di rispondenze testuali, ricollega gli esiti filosofici del pensiero leopardiano
con la teoria dell’evoluzionismo.

Mirabile nel testo, oltre la trama tessuta come un arabesco di relazioni che si stratificano e gemmano a partire
dalla triangolazione con Erasmus, è la volontà di rendere concreto il “come sarebbe stato”, come si sarebbe

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/antonella-anedda-le-piante-di-darwin-e-i-topi-di-leopardi
https://test.doppiozero.com/antonella-anedda-le-piante-di-darwin-e-i-topi-di-leopardi
https://test.doppiozero.com/tommaso-lisa


evoluto il pensiero di Leopardi se fosse vissuto più a lungo, se avesse potuto leggere la teoria sull’origine
delle specie per mezzo della selezione naturale presentata alla Linnean Society nel 1858 e pubblicata l’anno
successivo. Ipotesi affascinante, così come le coincidenze fortuite delle date giocate nel corso delle pagine,
per esempio nel caso dell’anno di morte di Leopardi che coincide con la spedizione di Darwin sul Beagle. 





L’auspicio di attualizzare i passi della Batracomiomachia ricontestualizzandoli con rigore filologico alla luce
del pensiero dei Darwin (nonno e nipote) è quindi riuscito. Può sorgere qualche perplessità quando tali passi
vengono posti in relazione con gli sviluppi successivi della teoria dell’evoluzione che, in quasi duecento anni,
si è arricchita in maniera esponenziale.

Ricordare la differenza tra il pensiero di Darwin e il darwinismo sociale di Spencer è certo utile per mettere
in guardia contro la strumentalizzazione fascista della teoria dell’evoluzione, così come è suggestivo
accostare alla Ginestra l’idea del make kind di Donna Haraway, per la quale l’evoluzione non è solo
competizione ma anche cooperazione: si tratta di accostamenti forse non del tutto leciti dal punto di vista del
metodo, ma sono certo affascinanti e fecondi di ulteriori riflessioni assai attuali.

Se la trasmissione della cultura segue la teoria lamarckiana, nella teoria darwiniana invece, a prescindere che
ci sia cooperazione o competizione, il contesto agisce come un vaglio e la forma non s’adatta bensì emerge
per selezione.

Nella Ginestra è ancora presente un fine verso il quale tendere e proprio qui soggiace il rischio metodologico
di accostare il Leopardi non già alle opere del nonno, quanto alla teoria successiva di Charles: certo già
Lucrezio aveva compreso che il mondo non è fatto per l’uomo e certo proprio l’evoluzione della teoria
dell’evoluzione ha mostrato come nell’ordine naturale non vi sia una gerarchia bidimensionale (filologica, a
albero) quanto piuttosto una proliferazione multidirezionale, simile alle concrezioni del corallo. Eppure il
paradosso dell’inesprimibilità di tale molteplicità attraverso la scrittura lineare resta irredimibile, perché la
rappresentazione del mondo che abbiamo tramite il linguaggio è costitutivamente limitata.

L’evoluzione delle specie viene quindi solo intuita, in termini filosofici, da Leopardi, al quale manca la base
empirica, sperimentale, della dimostrazione scientifica che solo Charles, o Alfred Russel Wallace, potranno
avere pochi anni dopo. In quanto filologo Leopardi può essere tutt’al più considerato un anticipatore di
Lamarck; ciò cui il libro tende infatti non è tanto far risaltare Leopardi quale anticipatore della teoria
dell’evoluzione, quanto la sua consapevolezza dell’anti-finalismo teleologico, originato da comuni matrici di
pensiero.

Darwin dimostra per via empirica qualcosa che Leopardi non avrebbe potuto esplicitare poiché non fu mai un
naturalista, non misurò “il becco dei passeri” come Charles fece alle Galapagos. Gli esempi che pure Anedda
porta citando i passi dello Zibaldone sulla lucciola e sul cane, i casi di osservazione da parte di Leopardi del
carattere animale – animale e umano quindi, in quanto l’uomo è specie animale – non sono sufficienti a farne
uno scienziato o un etologo ante litteram.

Ma anche il conte intuisce, come rileva Franco Buffoni, che l’uomo non è al centro dell’universo, però ci
arriva non per calcolo ma per intuizione poetica, prima ancora che filosofica. Sia nelle Operette che nei passi
dello Zibaldone e della Batracomiomachia v’è sempre, nonostante l’ironia – fino al riso dianoetico
beckettiano – la necessità di ridurre la realtà allo schema di una narrazione, addomesticarla a una parabola
che abbia un inizio e una fine.

La scienza invece mostra, per altre strade e con altro linguaggio (quello dei numeri, a sua volta relativo ma
più efficace delle parole) ciò che le parole non possono esprimere se non per via di un’illuminazione,
ovverosia che non v’è alcuna direzione, alcun fine o gerarchia, ma un intreccio di processi molteplici, un
fluire ininterrotto che le parole non possono formalizzare se non in modo lirico. 

Quindi le analogie tra Leopardi e Charles Darwin si dovrebbero, più che a una discendenza, a un caso di
convergenza evolutiva. Da un punto di vista filosofico Leopardi sarebbe addirittura più avanti della teoria
dell’evoluzione in virtù del pessimismo (e del nichilismo) che giunge alle estreme conseguenze proprio senza
necessità di dimostrazione scientifica: la vita poggia su un processo dinamico e inarrestabile di morte e
rigenerazione, di selezione e adattamenti al contesto in un flusso infinito senza fine o significato.



Tra lotta e cooperazione evolve non il più forte ma il più adatto, purché il discorso della vita vada avanti. Che
ciò avvenga per gradi o per rivoluzioni poco importa: il problema resta quello dell’impegno per dare un
significato – tramite il desiderio, la simpatia o la poesia – all’incessante accadere dell’esistenza.

Quello del senso non è un problema scientifico ma filosofico; anzi, è il fondamento del pensiero filosofico
(“perché qualcosa invece del nulla”) o addirittura del pensiero in sé. Se c’è un dio, esso non parla il
linguaggio umano teso a finalizzare o normare l’esistenza da un punto di vista antropocentrico (si tratterebbe
in tal caso di un demiurgo); se c’è un dio esso è simile ad Arimane, principio primordiale, potenza spirituale
insita nel flusso della materia stessa.

Oltre al valore filologico e comparatistico Le piante di Darwin e i topi di Leopardi porta in luce tali
frammenti di senso, mostra echi e rispondenze, la solidarietà verso l’incessante metamorfosi che tiene unite
le forme viventi. Sempre più tengo presente quel motto, ricordatomi da Eleonora Pinzuti, che si dice ritrovato
a Delfi: non l'abusato "conosci te stesso" ma l'altro, meno noto, "pensa da mortale", motivo per cui
quest’opera di Antonella Anedda insegna a pensare da mortali, affinando amore e solidarietà verso
l’evoluzione stessa della vita.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





