
 

Perché il male? 
Moreno Montanari
26 Agosto 2022

Ricordate le polemiche che suscitò Hannah Arendt quando scrisse che alla base del terribile genocidio
perpetrato da Adolf Eichmann non c’era un animo intrinsecamente malvagio – come aveva precedentemente
sostenuto nel suo celebre Le origini del totalitarismo – ma una disarmante inconsapevolezza psico-emotiva
del significato delle azioni che aveva compiuto, ossia dei crimini terribili che aveva commesso? Dal punto di
vista psicoanalitico potremmo dire che Eichmann fu un individuo privo di scrupoli morali, tanto da non
mostrare alcuna traccia di sensi di colpa, perché fu, più radicalmente, un “uomo senza inconscio”.

Questa efficace espressione, scelta per tutt’altre ragioni da Massimo Recalcati come titolo di un suo felice
libro di analisi clinica e sociale, è al centro dell’ultimo lavoro di Massimo Diana Unde Malum? L’enigma
della distruttività umana (Mimesis/Philo-Pratiche filosofiche, Sesto San Giovanni, 2022, pp. 154, euro 15)
per il quale uomini senza inconscio sono coloro che “non hanno avuto la possibilità di riconoscere e integrare
i propri vissuti interiori, che non sono stati aiutati a entrare in contatto con gli affetti connessi ai propri traumi
infantili, che per questo non sanno sintonizzarsi con il proprio mondo emotivo, né, tanto meno, empatizzare
con quello degli altri” (p. 51). 

Naturalmente questa condizione, che come ogni altra emerge e prende forma dalla rete di relazioni che ci
hanno intessuto biograficamente, non conduce automaticamente al sadismo ma può innescare un circolo
vizioso nel processo di formazione dell’individuo, il cui portato può ricadere su più generazioni. Al cuore di
questi fenomeni sarebbe infatti possibile riscontrare gli esiti nefasti di un ambiente non “sufficientemente
buono”, per parafrasare Winnicott, quando non decisamente disfunzionale o molesto e abusante nei confronti
dei bambini, una condizione alla quale ha attivamente concorso anche la “pedagogia nera” incentrata su una
vera e propria “persecuzione del bambino”, che già Alice Miller denunciava come originaria causa della
violenza (alla quale era stato sottoposto anche Eichmann bambino).

Ancora pochi anni fa, scriveva Miller nel 1980, la società solidarizzava con i genitori che facevano “rigare
dritto” i loro figli “educandoli” con modalità punitive e umilianti, facendo degli infanti i primi capri espiatori
delle angosce e delle forme d’ira irriflesse dei genitori, spesso a loro volta deprivati di adeguate cure durante
l’infanzia: “si picchiano i propri figli per non prendere atto di cosa ci hanno fatto i nostri genitori”,
concludeva Miller. 

Si tratta di un fenomeno assai noto e puntualmente riscontrabile nella stanza d’analisi: chi ha subito violenza
la ripropone, ma se l’ha subita proprio da chi avrebbe dovuto proteggerlo, ossia da quei genitori di cui
nell’infanzia ha disperatamente bisogno, il bambino è costretto, per sopravvivere psicologicamente, a
rimuovere la violenza subita, finendo spesso per idealizzare i propri aggressori, introiettando il loro modo di
vedere e di pensare (la lezione di Ferenczi) e assumendosi la responsabilità e la colpa dei maltrattamenti
subiti, cosicché “i sentimenti di rabbia, impotenza, disperazione, paura e dolore, ormai scissi dallo sfondo che
li ha causati, si esprimeranno proiettivamente in atti distruttivi o autodistruttivi” (p. 54). 

È il famoso fenomeno della coazione a ripetere: tutto ciò che non è stato compreso, chiede di essere visto e si
ripresenta ripetutamente, sotto forme simili, finché non viene preso in carico, riconosciuto ed elaborato, per
quanto possibile. Appoggiandosi proprio ai testi di Miller, Recalcati (Ritorno a J. P. Sartre. Esistenza,

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/perche-il-male
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari


infanzia, desiderio, Einaudi, Torino, 2021) e Zoja (Paranoia. La follia che fa la storia, Bollati Boringhieri,
Torino, 2011), Massimo Diana evidenzia come l’infanzia infelice, spesso “educata” proprio alla luce della
pedagogia nera di cui sono state vittime alcuni dei maggiori criminali della storia del secolo scorso (Hitler e
Stalin ad esempio, pp. 71-90) possa aiutare a comprendere le dinamiche paranoiche e distruttive dei due
principali totalitarismi del secolo scorso e permetta di comprendere, ancora oggi, quali potrebbero essere i
rimedi contro il male futuro.

Ad alcuni la tesi potrebbe sembrare riduttiva, non fosse altro perché le cause dei fenomeni complessi, come
lo è il male, non possono che essere a loro volta complesse, ma le ragioni di questa prospettiva sono ben
fissate da una considerazione di Primo Levi secondo il quale, “i mostri esistono ma sono troppo pochi per
essere veramente pericolosi, sono più pericolosi gli uomini comuni”. All’origine del male non ci sarebbe
dunque una “rivalità mimetica”, come l’ha definita René Girard (che porterebbe Caino ad invidiare Abele
sino ad ucciderlo) ma una ferita originaria, quella di un figlio non adeguatamente visto da un genitore non
sufficientemente buono – Dio – che gli preferisce il fratello e disprezza e rifiuta quello che secondo Zoja
sarebbe il primo paranoico della storia (p. 25). 





Psicologicamente parlando la paranoia è un fenomeno caratterizzato dalla fissazione alla posizione schizo-
paranoide, che consiste nello scaricare sempre fuori di sé le ragioni del male, attribuendole a un nemico.
Questo movimento conduce alla ricerca di un capro espiatorio che nella storia dell’umanità è stato facilitato
dal fenomeno della pseudospeciazione, ossia dalle dinamiche culturali che permettono ad alcuni membri del
genere umano di considerare altri membri della medesima specie (com’è noto esiste una sola razza ed è
quella umana) come radicalmente e irriducibilmente diversi e inferiori.

Questo fenomeno, individuato dall’etologo Eibl-Eibesfeldt e riconosciuto come esclusivamente proprio del
genere umano, permette di superare le inibizioni morali che solitamente sostengono piuttosto la solidarietà di
specie, trasformando l’altro di turno in un individuo che non ha, non può avere, nulla a che fare con noi,
perché costituisce la quintessenza del male.

La storia è lunghissima e tristemente attuale: basti pensare a San Bernardo da Chiaravalle che per conciliare
le violenze delle crociate con i comandamenti cristiani sostenne che l’omicidio era un peccato mortale ma
non l’islamicidio, perché gli infedeli costituivano, per l’appunto, una specie a parte degna di morte. La
persecuzione degli ebrei nel corso dei secoli, delle donne, dei “diversi” in generale (il più grande genocidio
della storia umana perpetrato contro i nativi americani dagli “esploratori europei”) ne costituiscono efficaci
esempi, ma in ogni dichiarazione di guerra, di tutti i tempi, è possibile scorgere la retorica del male assoluto,
della “disumanità” del nemico e della sua follia.

In questo aiuta molto il contagio paranoico, già di per sé particolarmente significativo, oggi amplificato dalle
modalità sensazionalistiche dei media, e particolarmente presente proprio negli individui con una certa
fragilità psichica, quelle persone senza inconscio, prive di familiarità con il proprio mondo interiore, con le
ferite e gli irrisolti che si agitano come mostri al loro interno, che agiscono reattivamente, saltando
letteralmente la fase critico-riflessiva del pensiero (paranoia significa letteralmente andare al di là – para –
del pensiero – nous), nel tentativo di prendere le distanze dal male e dalla paura che fa, addossandolo
esclusivamente a un nemico o, comunque, a un responsabile esterno.

Dopo aver riportato numerosi esempi storici, illuminandoli secondo l’ermeneutica psicoanalitica, il libro
indica nella psicoanalisi, e nella via della consapevolezza in generale, i principali strumenti per uscire dal
terribile circolo vizioso del male, che l’autore considera esclusivamente reattivo, sottolineando i possibili
correttivi che la clinica psicoanalitica ha saputo mettere in campo proprio nei confronti delle suddette forme
di alimentazione del male – paranoia, pseudospeciazione e capro espiatorio.

L’ultimo capitolo sottolinea invece l’esigenza di una prevenzione che sappia educare alla fiducia, alla libertà,
all’empatia e alla responsabilità incentrate, questa volta, sulla testimonianza-insegnamento di Alexander
Neill fondatore, assieme alla moglie, di una scuola alternativa che partiva dalla premessa che “non ci sono
ragazzi difficili ma adulti difficili”. Si tratta di un’esperienza rivoluzionaria che ebbe vita in Scozia, dal 1924
al 1973, quando il suo ideatore e fondatore morì.

Una vera e propria utopia pedagogica realizzata, nella quale ogni decisione veniva presa collegialmente dai
membri della comunità e nella quale il parere e, alla fine, il voto di uno studente valeva esattamente come
quello di un insegnante e di qualsiasi altro operatore. Neil sostenne che lo scopo di questa scuola non fosse di
preparare gli allievi alla professione ma alla felicità e che il risultato poteva dirsi raggiunto per la stragrande
maggioranza dei ragazzi che l’avevano frequentata. I valori che abbiamo indicato sopra sembrano essere stati
realmente al centro di questo progetto educativo estremamente suggestivo, ma a mio parere non privo – come
ogni fenomeno umano – di ombre.

Da insegnante diffido delle soluzioni che attribuiscono a un’unica agenzia educativa la formazione dei
bambini, e degli adolescenti in generale specie, riscontrando sempre più – nella stanza d’analisi e proprio
sulla stregua di quanto questo libro sostiene – che la dimensione familiare non può essere messa tra parentesi
né commissariata da un’altra autorità.



Penso piuttosto alla necessità di valorizzare maggiormente forme di consulenza pedagogica che sappiano
aiutare i genitori a lavorare innanzitutto sui loro impliciti psico-emotivi, sugli impliciti “educativi” e sui temi
irrisolti che inevitabilmente si affacciano in quello che è forse il più difficile dei compiti e, al contempo,
creare un ambiente “sufficientemente buono” all’interno del quale aiutare i loro figli a manifestare ed
esprimere i propri bisogni e le proprie esigenze in un’ottica che coinvolga e valorizzi tutti i membri della
famiglia, nella differenza dei ruoli e delle responsabilità, per una cura più consapevole delle generazioni a cui
è affidato il futuro. Una relazione d’aiuto che ha evidenti risvolti politici e che ha il vantaggio, rispetto
all’analisi, di poter intervenire direttamente in età evolutiva, prevenendo anziché tentando di sanare le ferite.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.youtube.com/channel/UC6S5TjvgZOGrCHlI4RptLAg
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



