DOPPIOZERO

Gottschall, bentor nato postmoder no

Felice Cimatti
5 Novembre 2022

Viene dadire, finalmente se n’ e accorto. Jonathan Gottschall — I’ autore del Lato oscuro delle storie. Come lo
storytelling cementa le societa e talvolta le distrugge, (Bollati Boringhieri, 2022) — ha scoperto che il mondo
specificamente umano e sostanzialmente un mondo raccontato, cioe un mondo fatto di storie. Cioe ha
scoperto che il mondo dellaverita e invece il mondo delle verita, a plurale. Jonathan Gottschall ha scoperto
cheil linguaggio € un campo in cui s scontrano i diversi ‘giochi linguistici’, ognuno dei quali e portatore di
una peculiare idea del mondo, e conseguentemente del vero.

Ha scoperto, ciog, che il mondo con cui abbiamo a che fare—il mondo del global warming e del virus, di
Trump edi Putin, dello spread e del reddito di cittadinanza— non & il mondo come e in sé (ammesso che
gualcuno sappia che cosasiail mondo in s€), bensi il mondo cosi come ce lo mostrano le storie che, appunto,
raccontano il mondo. Jonathan Gottschall, in sostanza, ha scoperto (anche se non se ne rende conto), non
solo cheil tempo del postmoderno non € mai finito, ma che anzi € piu attuale che mai.

Facciamo un passo indietro, e torniamo a dimenticato La condizione postmoderna di Jean-Francois Lyotard.
Il post-moderno, scriveva Lyotard pit di quarant’anni fa, € la condizione segnata dalla“incredulita nei
confronti della metanarrazioni”, ossia nel fatto che non esiste piu un discorso che siain grado di porsi a di
sopra—in posizione di giudice inappellabile — dei divers ‘giochi linguistici’. Un tempo il discorso religioso
eraquello che aveval’ ultima parola. Nella modernita la posizione un tempo occupatadadio I’ ha presalo
scienziato. Ora, appunto nella post-modernita, neanche la scienza e in grado di indicare in modo indiscutibile
che cosasiail vero e che cosasia, invece, il falso.

Si pensi, per fare un esempio che non abbiamo ancora potuto dimenticare, a quando erano proprio gli
scienziati, in particolare virologi ed epidemiologi, a non essere d’ accordo sul modo in cui affrontare la
pandemia, per non parlare di quegli scienziati che dubitavano della stessa esistenza della pandemia. In questo
caso, troppo velocemente rimosso, il problema non era costituito dalle cosiddette fake news o dal predominio
della post-verita, quanto proprio dal fatto che la scienza stessa non riusciva, a suo interno, a parlare in modo
univoco.

Ci e stato raccontato che e proprio questa pluralitalaricchezza del discorso scientifico, rimane cheil caso del
virus hamostrato in modo evidente la verita (sic) dellatesi di Lyotard: “lafunzione narrativa perde i suoi
funtori, i suoi grandi eroi, i grandi pericoli, i grandi peripli ei grandi fini. Essa s disperde in una nebul osa di
elementi linguistici narrativi, ma anche denotativi, prescrittivi, descrittivi, ecc. ognuno dei quali veicoladelle
valenze pragmatiche sui generis. Ognuno di noi”, osservain conclusioneil filosofo francese, “vive ai
croceviadi molti di tali elementi”. Proprio I’incerta situazione in cui ci troviamo.

Gottschall ha cosi scoperto che “Media= Vitareale’ (p. 38), ossiache il mondo com’€, per noi umani, in
realta non € altro che il mondo cosi come ce o presentano i media— e quindi il linguaggio e tutti gli altri
media che usano storie e immagini per raccontare il mondo. Ma questo significa che “vitareale” vuol dire,
propriamente, vita mediale, cioé vitaraccontata, vita come ce la consegnano le storie che hanno per oggetto
lavitadel mondo. Una scoperta (si fa per dire) che d’ un colpo rende superate | e tante accuse che, in questi
ultimi anni, sono state lanciate contro il post-moderno datutti i vari realismi che si sono succeduti (e gia


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gottschall-bentornato-postmoderno
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti

questo plurale avrebbe dovuto mettere in guardia, il realismo o € uno oppure € una formainconscia di
relativismo).

Una volta ammesso che il mondo-com’ € & inseparabile dal mondo-come-si-racconta ne segue il corollario
che questa condizione di incertezza rappresenta un pericolo, perché mette in evidenza, come scrive lo stesso
Gottschall, “I" oscuro potere delle storie di plasmare le nostre menti in modi di cui non sempre siamo in grado
di renderci conto” (p. 9). Se non ¢’ e un unico racconto del reale, qual é allorail racconto giusto? Ecco
“perché|...] le storie sembrano fare impazzire la nostra specie?’ (p. 10).

Maqual & quindi, il punto in questione? Gottschall ha scoperto che la cosiddetta realta & pensabile solo
attraverso il velo necessario delle storie che raccontano quella che appunto chiamiamo larealta. Un velo che
€ cosi avvolgente da passare inosservato. |l problema principale di queste storie, infatti, sia quelle che ci
raccontano sia quelle che ci raccontiamo, € che non sono percepite come storie che parlano del mondo, ma
come il mondo stesso.

Le storie, ciog, sono inconsce, e in questo modo finiscono per pensare a nostro posto, nel senso che siccome
non ci accorgiamo dellaloro presenzafiniamo per pensare a quello che le storie ¢i *dicono’ di pensare. Nel
libro Gottschall non nominamai, se non di passaggio e stranamente per criticarlo, il nome di Freud, e tanto
meno la psicoanalisi. Tuttavia, il quadro che ci presenta questo libro & quello di un pensiero pensato da
pensieri inconsci, ossia sostanzialmente un pensiero che si illude di essere un pensiero libero, mache non fa
altro che ripetere le storie che a sua insaputa lo hanno plasmato.






E cosi, anche se non nomina Freud, alafine Gottschall é di fatto costretto a (ri)scoprire laprimae
fondamental e scoperta psicoanalitica: “mi limiterd a notare che, in base agli studi scientifici, la nostra volonta
€ molto meno libera di quanto lamaggior parte di noi pensi” (p. 172). A parteI’immancabile riferimento
politicamente corretto agli ultimi “studi scientifici” (lo stesso Gottschall, che &€ suo malgrado post-
modernista, continua pero a credere nella scienza come meta-narrazione ultima, come quella storia che
decide della verita di tutte le altre storie) di fatto Gottschall si rende conto — e per I'ingenuo razionalismo a
Cui sl ispiraquesto libro & una scoperta stupefacente — che “tu non possiedi unanarrazione ... lanarrazione
possiede te” (p. 167).

Gottschall, in pratica, ha scoperto che quella cosa che si chiama soggetto volontario semplicemente non
esiste: “fa sentire bene noi esseri umani presupporre che il nostro comportamento sia vario, differenziato,
imprevedibile. Invece non lo e affatto” (pp. 10-11). Semplicemente non siamo i padroni dei nostri pensieri. Si
tratta di un pensiero talmente sgradevole che Gottschall cercain tutti i modi di smussarne I’impensabilita:

Quando diciamo colloquialmente che “Tizio ha una sua narrazione” — che derivi dal marxismo,
dall’islamismo, dal femminismo, dal libertarismo o dal pastafarianesimo — intendiamo dire che Tizio hadelle
credenze che sono guidate da una storia specificain merito al perché il mondo e diventato cosi com’é. E ha
anche delle nozioni, basate su quella narrazione, in merito al modo in cui dovremmo comportarci. Ma e
almeno altrettanto vero dire che lanarrazione ha Tizio, |o possiede. Una volta che una narrazione potente
colonizzalamente di Tizio, si impadronisce della suafacolta di agire. Lui non costruisce la narrazione a
partire dai fatti, ma e la narrazione che seleziona e modella cio che Tizio accettera come fatto. Non voglio
negare che alcune narrazioni siano molto piu vere, e molto piu utili, di altre. Sto dicendo che abbiamo
un’inguaribile tendenza a stipare nei nostri stampi narrativi prefabbricati piu realta disordinata di quanto
dovremmo (p. 168).

Come si vede Gottschall continua a credere nella storia secondo cui siamo noi che controlliamo il ‘ nostro’
pensiero, anche se ammette che ci capita molto spesso di non controllarlo cosl bene quanto dovremmo, per
finire cosi per credere non alareadta, bensi ale storie che raccontano larealta. Questa citazione &
particolarmente interessante perché mette insieme, come esempi di storie equivalenti, unareligione e una
filosofia, una pratica rivoluzionaria e una dottrina politica e addirittura unaimpostura farsesca. Per uscire da
guesta situazione di confusione Gottschall propone di affidarsi sempre piu alarazionalita e alla scienza,
come seil problema— comeil caso del conflitto di opinioni scientifiche sulla pandemia ha mostrato in modo
evidente —non s riproponesse anche a suo interno: “abbiamo bisogno di piu razionalita nel mondo. [...]

Per igtituire unaciviltain cui le persone vivono nello stesso storiverso [cioé |o spazio mentale e narrativo
creato dalle storie] basato sullaragione, il metodo non dovrebbe essere quello di indebolire la nostra
connessione con le storie, madi rafforzare cio che, per quanto traballante, fa da contrappeso alle storie, che é
il logistikon. Soprattutto, dobbiamo raddoppiare il nostro impegno verso la scienza, perché la scienza serve a
resistere dle storie” (p. 182). Il riferimento al logistikon, e quindi a Platone, esplicitail senso della parte
propositivadel Lato oscuro delle storie. Si tratta di esercitare una sortadi ‘controllo’ razionale sulle storie:
“Platone credeva che la mente umana fosse composta datre centri principali: in una mente sana, lasferadella
logica— che chiamava logistikon — governavai centri inferiori delle emozioni e degli appetiti; in una mente
non sana, le emozioni e gli appetiti inondano il logistikon e anestetizzano larazionaita’ (p. 59).

Ma che cosa significa, in pratica, rimettere il logistikon al posto di comando del comportamento umano? La
proposta e curiosa, perché Gottschall & costretto — dopo che per tutto il libro ci hainvece esortato a seguire la
massima “mai fidarsi di uno che racconta storie” (p. 15), che poi non e che la vecchia massima cartesiana del
dubbio radicale — a proporre una nuova storiadi cui, invece, gquesta volta dovremmo fidarci: “ognuno di noi
dovrebbe cercare|...] di sviluppare una personale attitudine al sospetto non solo nei confronti delle
semplificazioni moralistiche delle storie raccontate da altri, ma anche di quelle che raccontiamo anoi stess”
(p. 208). In sostanza la proposta di Gottschall non e che quella, antica come quella platonica, di privilegiare
larazionalita sull’ emozione e la credulita.



Unanobile e gloriosa proposta, se non fosse cheil suo stesso libro ci mostra un mondo postmoderno in cui
non e possibile stabilire qual e la storia giusta, cioe quellarazionale, acui credere. Per Gottschall, invece, “in
guesto modo esercito una sorta di controllo esecutivo sul processo automatico del mio cervello. Se non posso
o non voglio fare questo, non sono io il padrone delle storie che si trovano nella miatesta, mane sono lo
schiavo, e sono tanto piu degradato perché non riesco nemmeno a percepire le catene che mi imprigionano”
(p. 208). Qui s vede, infine, qual elastoriaacui crede Gottschall, quella che crede che a fondo esista
un’entita, I'io cosciente che controlla sé stesso.

Ma questa storia, e Gottschall non se ne rende conto, € la storiadell’io proprietario di sé che alla base della
piu grande narrazione del tempo della post-modernita, quella del capitalismo. Se questo io-proprietario-di-sé
non esistesse non potrebbe esserci iniziativa individuale e nemmeno proprieta privata. Gottschall vede tutte le
storie, manon vede la sua, 0 meglio la vede, ma non pensa che sia una storia, la scambia per una evidenza
autoevidente.

Cos ¢, infine, quello che il postmodernista a sua insaputa Gottschall non vede, tutto preso dal suo mondo
platonico di storie e di razionalita scientifica? Non vede che | e storie non esistono da sole, e che ogni storia
esprime, in modo inconscio, una particolare prospettiva sociale (un tempo s dicevaquelladi una particolare
“classe” sociale). Le storie, ciog, rappresentano sul piano del linguaggio e della coscienzai conflitti politici
ed economici che percorrono e dividono a suo interno il piano sociale. “La coscienza’, scrivevano Karl
Marx e Friedrich Engels nell’ Ideol ogia tedesca, “ e dunque fin dall’inizio un rapporto sociae’.

L e storie non stanno nella testa degli esseri umani, sono piuttosto il modo in cui il conflitto sociale s
riproduce anche all’interno di quelle stesse teste. Esiste, quindi, un modo per capire qual € la storia migliore:
si tratta di riportare le storie dal mondo delle idee aquello della storia e dei conflitti sociali. Se non si vuole
rimanere intrappolati nel mondo post-moderno fatto solo di storie e storie di storie occorre smettere di
credere che le storie siano solo una faccenda di linguaggio e credenze shagliate. C'é€ un mondo la fuori.

L eggi anche

Mario Barenghi, Sorytelling: il lato oscuro delle storie
Mario Barenghi, L'istinto di narrare
Paolo Gervasi, L'animale che racconta storie

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/storytelling-il-lato-oscuro-delle-narrazioni
https://www.doppiozero.com/listinto-di-narrare
https://www.doppiozero.com/lanimale-che-racconta-storie
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




s,
%

Jonathan Gottschall

IL LATO OSCURO
DELLE STORIE

COME LO STORYTELLING
CEMENTA LE SOCIETA
E TALVOLTA LE DISTRUGGE

«Niente & meno innocente
di una storia»




