DOPPIOZERO

Sacro

Marco A. Bazzocchi
10 Novembre 2022

Il termine “sacro”, o meglio “il sacro”, attraversatuttal’ operadi Pasolini. Forse potremmo anche ipotizzare
chetuttal’impalcatura di quest’ opera, o tutti i concetti che la sorreggono, possano essere riconducibili a
versioni diverse e cronologicamente differenziate del “sacro”.

Provo aipotizzare unatipologia

1. Il termine “sacro” come attributo esplicitamente presente nella poesia, dalle Ceneri a Trasumanar. “ Sacro”
in questo caso specifica una condizione di distanza dell’ autore da un oggetto da lui osservato con attenzione
maalui esterno. Anche se non nominato, il sacro caratterizza un fenomeno esterno, una condizione carnale
(creaturale) tipicadi un mondo ancora primitivo e alle soglie della Storia. Si crea cosi un’ opposizione: chi e
nel buio della Storia, cioé fuori da essa, haancorain seé tracce del sacro, chi e nellaluce della Storiae gia
fuori dal Sacro. In questo caso “sacro” € molto vicino ad arcaico, a“barbaro”. Quest’ ultimo termine, dira
Pasolini, € uno dei piu cari del suo universo lessicale (come per la Morante).

Esiste anche una versione simmetrica e opposta a questa, e si fa luce pressappoco agli inizi degli anni
sessanta, quando Pasolini scrive le “Poesie mondane” sul set di Mamma Roma. |l poetaimmagina un film da
fare dedicato a un santo medievale dal nome Bestemmia. Nello stesso momento, con un velocissimo
passaggio, ipotizzala sua condizione di corpo morto nel futuro, quando i suoi detrattori, che aloro volta sono
“morti” (privi di un valore vitale) nel presente, non ci saranno piu. In questo futuro il suo corpo ridotto a
scheletro avra ancora unavitagrazie al’ intensita del suo amore presente. L’ amore perdura al di [adella
morte (un motivo che viene dalla lettura di Foscolo). Dunque il suo corpo morto sara“sacralizzato” in
absentiam, la sua “ sopravvivenza’ sara “sacra’.

2. 1l “sacro” come particolare emergenza di porzioni dellarealta (in particolare facce, corpi) rappresentati nel
cinemadi PPP, in forme diverse e con modalita diverse. In questo caso “sacro” non € piu un fenomeno
linguistico ma é transitato nella forma dell’ immagine: la macchina da presa € 1o strumento che puo trovare il
sacro, coglierlo, trasmetterlo. Pasolini ha scelto il cinema soprattutto per questo: grazie allatecnica puo
trovare nel mondo cio che la tecnica sta distruggendo.

3. Il sacro in quanto fatto esplicitamente erotico, o genericamente sessuale. Fin dall’inizio della sua attivita di
scrittura, Pasolini individuain un ricordo infantile il rapporto tra sacralita e desiderio sessuale. In particolare,
e una parte del corpo maschile, I’incavo interno del ginocchio, che Pasolini definisce con un’invenzione
linguistica che poi si portera dietro per tuttalavita: teta veleta. Questa invenzione viene dalui poi ricondotta
aunaimprobabile radice grecadel termine “tetis’, che viene usata fino a Petrolio per indicare la sessualita
senzafreni, un desiderio puro e quasi impossibile. Tetis portanel presente laforzamiticadi Eros, € un amore
ricondotto al corpo e a sesso. O anche alle origini dellavita.

Questa accezione inizia con il film-libro Teorema, dove un giovane senza nome, I’ Ospite, compare in una
famiglia borghese e la distrugge attraverso il desiderio sessuale. Pasolini scrive esplicitamente: “il sesso sacro
dell’ Ospite”. Qui il sacro, che pur e scomparso dal mondo borghese (almeno nell’ accezione che abbiamo
visto per prima) ritorna fuori come forza non elaborata né cancellata, unaforzaincontrollabile e brutale che
puo distruggere ma che é collegata alle origini dell’ esistenza, e che puo riemergere a di ladelle


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sacro
https://test.doppiozero.com/marco-bazzocchi

trasformazioni irreversibili di una societa neocapitalistica. 11 discorso di Pasolini sull’ aborto non si puo capire
senon si capisce il suo difendere la sacralita del coito contro latolleranzaimposta dal nuovo potere.

Procedero cercando di illustrare questi tre aspetti, in realta profondamente innervati |’ uno nell’ altro.

Il rapporto tra parola e immagine & fondamentale. Possiamo estendere a tutto Pasolini |’ affermazione che lui
faintorno alla parola scrittain una sceneggiatura, definendola “ struttura che vuol diventare un’ atra
struttura”. Dunque le parole poetiche sono sempre, ainiziare dal friulano, una forma espressiva che perd
tende fuori da se stessa, € spinta verso I’ esterno, vuole diventare un’ altra cosa. Questo procedimento fadelle
parole forme che portano in séil buio di un’origine profonda, non distinta, e si protendono verso laluce. Non
si tratta solo di un’acquisizione di senso madi un’acquisizione di visivita. Il valore di ogni parola poeticae
espressivo e performativo, con vari livelli a seconda delle epoche. Forse € piu espressivo nelle prime raccolte
e amano a mano diventa sempre piu performativo.

Lo stesso avviene per il sédi Pasolini, un sé corporeo che prende forma solo attraverso un mezzo di contrasto
capace di mostrarcel o mentre sta sdoppiandosi in un altro sé. Pasolini non € mai intero, non stamai dentro un
confine, ma e sempre diviso tralo star dentro e lo star fuori. Pasolini — come dice una famosa intervista
rilasciata a Jean Duflot — e “uomo-centauro”. | quattro grandi centauri dellaletteraturaitaliana sono
Machiavelli, nel mondo antico, Pavese, Primo Levi, Pasolini nella letteratura moderna. “ Centauro” significa
per ognuno di loro una cosa diversa, e Pasolini in un certo senso li concentrain seé tutti e quattro attraverso
unaserie di opposizioni: il bestiale el’umano, il razionale el’irrazionale, il pensatore eil poeta. Nel film
Medea Pasolini mette in scena un centauro, Chirone.

Questo centauro insegna al giovane Giasone, dalui allevato, che “tutto & santo”. Non esiste cioé niente di
realmente naturale ma ogni aspetto del mondo nasconde una presenza divina. Ma Giasone non impara. Per
guesto andraarubare il vello d oro la dove ¢’ e ancora una cultura sacra, barbarica, e per riuscire nella sua
impresa sedurrala maga Medea. Medea, portata da Giasone nel mondo dellarazionalita (Corinto, il mondo
greco) perderail suo potere. Giasone € un distruttore del sacro. Ma quando il sacro risorge, e Medea
riacquistail suo potere di maga, laforzaterribile del sacro si esercitasui figli dalel avuti da Giasone, che lei
stessa uccide per gettare Giasone nella sofferenza e nella solitudine. Dungue I’ intero film € un mito che mette
in scenal’ alegoria del mondo moderno: perditadel sacro, e possibilitadi rinascita del sacro.

Torniamo ora sulla parola poetica, con un esempio dai poemetti delle Ceneri. || poemetto L’ Appennino €
costruito secondo unatecnica che usail sacro siacome involucro che come contenuto. L’ involucro é
costituito dalla statua di Ilariadel Carretto, giovane morta dormiente, come Silvia, e contenuta nella Cappella
di S. LuciaaLucca. llariaéun fantasmadi marmo, per Pasolini un corpo addormentato che contienein sé la
notte italiana del centro sud. E un corpo-cripta, ma anche un corpo-paesaggio. Dietro le palpebre di llaria
Pasolini vede |’ apparire del sacro nella suaforma storica e a-storica: llaria e stata nella storia, la sua statualo
e ancora, ma per Pasolini € attraverso gli occhi di Ilaria, che sono rovesciati nel buio, che lui riesce a scorgere
il popolo che vive nel buio di una notte italiana. Questo popolo € proteso verso |’ attesa di unaluce, cioe di
unaredenzione che lo porti dentro la storia, maancoranon lo €. Il corpo umile dei pastori dell’ appennino é
incastonato nel fango e negli escrementi, € un corpo-escremento, un corpo che deve ancoral liberarsi dalla sua
condizione impura masacra: ladove c’ e animalita ¢’ é anche sacro.

Questo mi sembra abbastanza chiaro. Pero consideriamo che Pasolini puo parlare del sacro solo “attraverso”
laforma compiuta del poemetto che mette in scenala postura corporeadi Ilariadormiente. Si tratta di una
formaartistica, un capolavoro dell’ Italiadel *400. 11 marmo lavorato con lafinezza di un ricamo eI’ esatto
opposto dellamateriadi cui efatto il corpo popolare. Una materia bassa, non nobile, eppure messaal centro
di un’ attenzione costante: il fango, le feci, gli stracci, gli odori sgradevoli. Questo € I’ universo sensoriale
delle Ceneri, che appunto evocano nel titolo un corpo putrefatto e nobile nello stesso tempo, il corpo di
Gramsci. Lastatuadi llariaeil cippo funebre di Gramsci hanno la stessa funzione. Sono segnali di una
sacralita che e nascosta in un mondo non piu praticabile mavisibile grazie allaloro presenzafisica. Sono
residui di vitamaanche conservatori di vite. In loro si incarna cio che e destinato a scomparire, la“forza del



passato”, dira Pasolini, cioé il passato come forza e come sopravvivenza. L’ ombra che ci fa, che ci rende noi
stessi, dice James Hillman.

L= |
F

Passiamo ala primaimmagine del primo film, Accattone. Si tratta di un viso, brutto: € Scucchia che parlain
romanesco reggendo un grande mazzo di fiori sotto braccio, lanciando una frase ironica su un gruppo di
uomini che stanno oziosi ai tavoli di un bar. Questo volto € un’immagine, cioe larealta come laintende
Pasolini. Lareadlta fissata dalla macchina da presa quindi resaimmobile, eterna, dalla luce e dall’ ombra, dal
loro rapporto che divide e spaccain due I'immagine. Un’immagine che esce dallareadta, s trasformain
qualcos atro. Questo qualcosa e il “sacro”. Il “sacro” che si distribuisce tra due mondi, che cerca di
svincolarsi dal buio tendendo verso altro.

Tutto Accattone eil racconto di unaforzadel sacro che s muove trale borgate, che si incarnain alcuni corpi,
comein quello di Vittorio, creando conseguenze tragiche e comiche, cioé spingendo verso il basso o verso
I"alto. Ogni volto, in Accattone, ogni gesto, ogni frase & sacralita. Non ¢’ e un confine che divida cio che &
sacro dacio chenon lo €. Lamorte eil passaggio dellavita, etutto il film & uno scorrere tralavita e lamorte,
tra due mondi, tra due dimensioni che confinano manon si mescolano mai. Accattone e colui che st muove
trai due mondi, o meglio in unafessura che statra unavitalita mortuaria e la morte vera e propria.

Cerco di andare a di ladi quest’ ultima affermazione. Nel rapporto trale immagini, nella costruzione di un
singolo oggetto-film Pasolini individua la sacralita che tiene legati i due estremi dellavita e dellamorte. La
vita che compare in un film, cioé I’ espressione dellavita, il racconto in quanto energia del desiderio che
sorregge unavita, s sviluppaal di sopradi uno strato arcaico di morte, uno strato non dicibile direttamente se
non attraverso I’ insieme delle immagini che noi vediamo nel film. Questo strato arcaico viene definito in un
primo momento da Pasolini come “base onirica’ dalla quale derivano leimmagini del film reale. 1l sacro
insito anche in questo strato profondo che si rende percepibile dall’insieme delle immagini. Lamorte e
sempre immanente su quanto si svolge ala superficie del racconto.

Pasolini ha offerto varianti continue di questo contrasto. Nei tre film mitologici, il contrasto si incarna
sempre nel passaggio tra una situazione di anomalia, un breve periodo di stasi e poi I’improvviso presentarsi
di un esito catastrofico, dove resta aperta una debolissima possibilita di redenzione.



Edipo scopre il segreto della suavita, lamadre Giocasta si uccide, lui si acceca ma un piccolo residuo di
salvezza s incarna nel flauto grazie al quale I’uomo esecrando puo ricodificare il suo scandalo in acuni
luoghi oltreil tempo, i luoghi che fuoriescono dal passato mitico e portano in scenail presente. In questi tre
luoghi (il centro di Bologna, unafabbrica, il prato dell’ allattamento iniziale) il sacro é stato rielaborato e
convertito nella condizione della poesia e del sogno: Edipo ritrova grazie al flauto cio che sembrava aver
perduto accecandosi.

Il caso di Medea lo abbiamo giavisto. Con Orestiade africana il sacro prende un nuovo aspetto. Oreste s
incarnain un giovane africano che si svincoladai rituali tribali e dopo avere vendicato la morte del padre si
avviaaun’ educazione moderna, liberandosi dal peso della colpa. Nel mito antico la colpa e rappresentata
dalle figure delle Furie, che perseguitano Oreste come la proiezione esteriore collegata al matricidio di
Clitennestra. La dea Atena aiutera Oreste avincere I’ assalto delle Furie. Un tribunale di cittadini lo dichiarera
innocente.

In questi tre film Pasolini ha affrontato il sacro riprendendone tre forme di affioramento: la colpadi Edipo, la
vendetta di Medea, laredenzione di Oreste. Si tratta di tre racconti mitici. Lo stesso racconto mitico
sottostava al Vangel o secondo Matteo. || tema e lo stesso: cosa avviene quando un essere umano S trovaa
superarei limiti dell’umano stesso, spingendosi in un territorio dove non esiste ancora una Legge?

Edipo diventare di una polis aggredita dalla peste ma poi s ritrova a essere lui stesso la causa del ritorno
dellapeste. Inlui s incarnala salvezza che poi s ribaltain un secondo peccato, ancorapiu terribile. A questo
punto Edipo si e spinto a di ladei limiti dell’umano, in quella che Pasolini chiama“anomia’ cioéil terreno
dove non c’é piu legge. Edipo diventa esecrabile, deve lasciare Tebe e cercare un luogo di redenzione.

Medea incarnain modo ancor piu evidenteil conflitto. Rinnegala propriareligione, offre a Giasone il vello
d oro, cioe il centro sacro su cui ruotail mondo arcaico acui lei stessa appartiene. Usa poi la sua forza per
uccidereil fratello Apsirto, le cui membra vengono disseminate per fermare |’ esercito cheinseguelei e
Giasone. Arrivatain un nuovo mondo, dove non ci sono piu regole sacre, Medea perde se stessa, diventa una
donnatemuta e costretta a vivere fuori dalle muradi Corinto, la citta della Legge e dellaragione, di cui
Giasone diventera re sposando la principessa Glauce. Medea a questo punto vive unariconversione religiosa
e viene di nuovo posseduta dalle forze mitiche del Sole, che le danno laforza per compiereil terzo omicidio,
dopo quello dellavittima sacrificale e del fratello, I’omicidio dei figli.

OraMedea e di nuovo una creatura sacra, nessuno la puo toccare. Nell’ inquadraturafinaleil volto della
Callas e scontornato dalle fiamme che bruciano la sua abitazione. 1l fuoco rappresentalaforzamiticaches é
impossessata di lel rendendola di nuovo maga e togliendole il ruolo di madre o di moglie. Il sacro s
ripresenta nel momento in cui il film finisce. Mal’intero film e un insieme di membra disseminate e tenute
insieme dalla tecnica del montaggio. Il corpo di Giasone, nella sua interezza erotica puo essere osservato solo
in pezzi che il montaggio tiene uniti. Il corpo di Medea & un insieme dominato dalla passione amorosa e dalla
rabbia vendicativa. |l sacro non puo essere concepito nel mondo dellarazionalita. Se ricompare provoca
disordine. E dopo il disordine?

Pasolini si interroga sullo stesso nucleo mitico trasportandolo anche nel mondo borghese moderno, attraverso
I"allegoriadi Teorema. In Teorema il sacro si incarna nel sesso dell’ Ospite, cioé in un potere dionisiaco o
diabolico che portail vuoto |a dove sembrava esserci coesione. La bellezza dell’ Ospite scatena nei borghesi il
desiderio senzafreni cheli faentrare nello spazio anomico del deserto. |l deserto rappresenta nel film e nel
libro lo spazio aperto prodotto dall’ emergere del sacro. Mail deserto e anche, biblicamente, lo spazio
uniforme dal quale gli ebrei e San Paolo ricavarono I'immagine di un Dio onnipotente e di una L egge voluta
daquesto Dio.

Il deserto € dungue uno spazio reversibile: puo produrre I’idea di un Dio Padre ma anche accogliere lafine di
guestaidea. LaLegge di un Dio Padre: Pasolini immagina che questa Legge sia scardinata da un dio figlio,
I’ Ospite, colui che possiede tutti coloro che si credevano in possesso di un’identitd, cioe i borghesi. Per



questo, allafine del film, vediamo il Padre che cammina nudo nel deserto e urla. Si tratta, come per Edipo e

per Medea, dell’ ultimo effetto del sacro sull’ uomo. E per ogni personaggio il sacro interrompe un destino, lo
fermasull’ orlo della sparizione. Ma, ameno in questo caso, Pasolini pensa che questo urlo possa annunciare
unariapertura del tempo della storia, o forse di una nuova storia. Una nuova storia d’ amore che possa legare
di nuovo i padri ai figli. Ma non sappiamo cosa potra avvenire. Non ¢’ € una nuova Legge.

Lanuova Legge compare invece in Orestiade africana. Qui il sacro @aun livello di assoluta primordialita.
Pasolini lo vede incarnato nel secolari baobab africani o nella pigra digestione di una leonessa. Le Furie sono
esseri della natura. E cometali non sono dominabili. Sono primadel tempo. L’ unica possibilita & che I’ uomo
riesca atrovare uno spazio adatto per collocarle al’interno della polis. Lo spazio dacui il loro effetto sara
riconvertito, da Furie a Eumenidi, da Erinni a Benevole.

Pasolini conosce molto bene questaipotes sull’ origine della civilta, fin da quando ha tradotto Eschilo nel
1960. Ha letto con attenzionei testi di ispirazione marxista (Thompson) dove si spiegail passaggio voluto
dalla dea Atena, che e una dea femminile ma anche maschile, in quanto prodotta dalla mente di Zeus. Atena é
unadivinitade passaggi, del transito verso lavita, ladeadel parto. In quanto vergine, in lel non ¢’ e pieta
femminile ma un elemento freddo e razionale. Non € una divinita pasoliniana ma Pasolini hon pud ignorarla:
e |’ aspetto del femminile che contiene in sé il maschile, e non ha caratteri materni. La storiainizia quando
Atenacollocale Furie nella Polis. Le rende cioe figure che la mente umana puo concepire senzaterrore. Per
Pasolini questo € I’unico modo in cui la Storia puo progredire: tenere vicino il sacro, sapere che ¢’ €, che pud
ritornare, non ignorarlo né tanto meno annullarlo.

Nellatragedia Pilade (una allegoria politica che descrive I’ Italia della modernizzazione) Pasolini immagina
una variante ulteriore del mito, cioe che le Eumenidi possano ritornare ad agire come Furie, portando le forze
rivoluzionarie dentro la citta e creando disordine. In questa tragedia a provocare il disordine € proprio Pilade,
I"amico fraterno di Oreste, il suo doppio, colui che lo accompagna nell’ intera avventuramapoi s sottrae a
lui. Pilade éil “diverso” da Oreste, |a sua parte oscura, quella che rifiutal’ adeguamento alla Legge. In quanto
diverso, Pilade proclamal’ esigenza di un ritorno al passato per la polis che s sta trasformando, mentre
Oreste vorrebbe applicare le regole della nuova dea, di Atene.

C e un legame intenso tra Atena, dea dellaluce, e Oreste, che a causa di quellaluce non riesce a vedere nel
buio della suaorigine, cioé nel ventre materno, la dove lui ha esercitato la sua vendetta. Dunque Atenalo ha
aiutato ma nello stesso tempo lo hareso cieco. Atena ha eliminato laforza del sacro dal suo destino, ha
ricollocato le Furie nei luoghi da dove non riescono piu a produrre danni allacitta. Per questo, allafine della
tragedia, Pilade rinnega Atena, rifiutala forza consolatrice della Ragione. La Ragione pud produrre un blocco
storico, puo rivelarsi unarestaurazione. Diventare cioe una giustificazione per chi vuole un progresso senza
la presenza del sacro. Qui Pasolini pensaa un potere di sinistramiope, che non riconosce I’irrazionalita e

I” oscurita, che non capisce I’ azione del sacro. «Va nellavecchia cittala cui nuova storianon voglio
conoscere»: cosi dice Pilade ad Atena. E maledice ogni Dio, ogni formadi Dio incarnato.

Ma puo esistere ancorail sacro?

Credo sianecessario risalire all’ enunciazione del sesso sacro dell’ Ospite, cioe a momento in cui Pasolini
creal’ipotesi che sia possibile unaformad amore diversa che ancora deve mostrarsi. Un amore che si crea
dopo ladistruzione, attraverso la distruzione. Un amore che fai conti con il sacro. Ma che non
necessariamente s manifesta tragicamente. Penso che Pasolini andasse verso ladirezione di un
oltrepassamento del tragico che implica proprio unanuovaformadi erotismo, liberandosi dall’ eccesso di
densita e di implicazioni che avevano accompagnato la sua vitadi autore.

Ma se non ci puo essere conciliazione, Pasolini rimane “centauro”, o meglio il suo pensiero resta sempre
duale, mai dialettico, allora non possiamo considerare mai concluso il suo rapporto con le Furie. Per questo
Pasolini € anche Edipo, cheritrovanell’ origine del canto I esile speranza della salvezza, € Pilade, che vaal di
ladellareligione di Atena per capire quanto Atena ha nascosto sotto la sua Ragione maschile. Spinto da



questaforza, egli si pone sempre sul confine tradue mondi, ladove laluce s distaccadal buio, ladove s
esce da un sogno per cadere nel risveglio. La dove laragione cercadi circoscrivere le zone del sacro, di
riconoscerlo, di renderlo visibile e praticabile attraverso parole e immagini.

Venti incontri, venti parole, venti biblioteche, venti oratori, venti podcast: cento anni di Pasolini. Un ciclo di
incontri e di testi affidati a scrittori e esperti per attraversare l'immaginario pasoliniano, un progetto
Doppiozero in collaborazione con Roma Culture.

L’ incontro di mercoledi 11 novembre sara con Marco Antonio Bazzocchi, presso la Biblioteca Laurentina di
Roma alle ore 11. Qui il programma completo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/materiali/alfabeto-pasolini
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




