DOPPIOZERO

Ernst Bloch: perchéci s alzala mattina?

Rocco Ronchi
27 Dicembre 2022

Ci sono delle buone ragioni per sperare? Oppure, detto pit prosaicamente ma anche in modo mal edettamente
piu concreto, “perché ci s dzalamattina?’. Se nellanotte ci si erigirati insonni nel letto era proprio perché
quella domanda non sembrava trovare risposta. La speranzain certe ore notturne € proprio come morta.
“Perché ci si dzadloralamattina?’ chiedeil filosofo Ernst Bloch nella sua conversazione del 1964 con
Theodor W. Adorno, dalui chiamato amichevolmente Teddy (Qualcosa manca... sulla contraddizione

dell’ anelito utopico contenutain Ernst Bloch, Speranza e utopia, Conversazioni 1964-1975, acuradi R.
Traub e H. Wieser, Mimesis, Milano 2022). Quali sono le radici metafisiche di quellafolle speranzain un
giorno migliore senzala quale |’ esistenza sarebbe intollerabile? 1| curatore italiano del libro Eliano Zigiotto,
come Laura Boella, che lo correda con una breve e intensa post-fazione (dal titolo: 11 coraggio di sperare e di
disperare) insistono nel “datare”’ queste conversazioni: sono, ripetono, di cinquanta— sessanta anni fa quando
il mondo era profondamente diverso, quando la guerra freddaimperava e lafilosofia era praticata come atto
critico e sovversivo.

Bloch e Adorno (per non parlare di Gydrgy Lukécs, compagno di studi filosofici del giovane Ernst, anche lui
fugacemente presente in questi dialoghi) erano filosofi che nell” hegelo-marxismo avevano il loro orizzonte di
riferimento teorico e nel socialismo quello pratico. Le loro strade certo divergono, anche drammaticamente,
matutti condividono la speranzain unatrasformazione radicale dello stato di cose, anzi il loro dissidio nasce
proprio dai diversi modi in cui questa comune speranza puo essere declinata. Ora, quel mondo e
indubbiamente tramontato al punto che nemmeno chi si propone di rinnovare lamalmessa sinistra italiana
osa pronunciare quella parola, “socialismo”, che per Ernst come per Teddy era pressoché un’ ovvieta.
“Socialismo” eraper loro “il sogno di unacosa’ latente nel “processo storico”, di cui si poteva discutere la
praticabilita ma non certo la*“ necessita’.

Eppure quelladomanda, “perché ci si alzala mattina?’, rimbomba pit che mai nella nostra testa frastornata.
Cio s deve, forse, d fatto che quella domanda non ha a che fare con il tempo lineare degli eventi, piuttosto
vaallaradice del tempo, chiede di qualcosa che non e piu tempo, qual cosa che se ne sta fuori dal tempo,
come il celebre exaiphnes di cui parlavail Parmenide immaginato da Platone, un “improvviso” (cosi
bisognerebbe tradurlo) che del cambiamento e I’ origine senza essere parte del tempo (per questo la sua
traduzione con “istante” é fuorviante).

Nella prima delle conversazioni raccolte nel volume (anch’essa del 1964), I'intervistatore Jurgen Rihle fa
una domanda a bruciapelo a Bloch. Unaveradomanda “giornalistica’. Gli chiede: lei che ha scritto Il
Principio speranza (1959), lei che harimesso in circolazione la necessita dell’ utopia, una nozione che gli
stessi marxisti, volendo essere “scientifici”, disprezzavano, lei ci sadirein due parole “qual él’'ideadi fondo
dellasuafilosofia?’.

Bloch non esita arispondere. Da vero filosofo sa che ogni pensiero vivente si nutre di una sola intuizione
sebbene occorrano migliaiadi pagine e un’intera esistenza di ricerca per comunicare a mondo la sua
ineffabilita di principio. Quel punto, dice, e l’* oscurita dell’ attimo vissuto”, quel punto € la strana natura del
presente, del “qui e ora”. Non bisogna alzare gli occhi al cielo per cercare il mistero. Cio che é
massimamente vicino, perchéio lo sono, adesso, ein realtal’ enigma.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ernst-bloch-perche-ci-si-alza-la-mattina
https://test.doppiozero.com/rocco-ronchi

L’immediato, come lo chiamano i filosofi, €1’ enigma, I'immediato € la sorgente costante dello stupore. “Una
vita” denotail tempo speso nel tentativo di decifrarlo e la*” storiadegli uomini”, coni suoi conflitti, con le
sue catastrofi e con le suerivoluzioni, eil succedersi degli “esperimenti”, quasi sempre fallimentari, con cui
I”'umanita ha cercato di risolvere quella X incognita nell’ equazione del presente vissuto. Il presente, aben
considerarlo, hainfatti una ben strana natura. Il presente e intimamente aporetico, € un vicolo cieco.

Ad Nnon posso sottrarmi — provatevi, se ¢i riuscite, afuoriuscire dal suo orizzonte claustrofobico... — in
tutto passa e, tuttavia, il presente restaame, mentre lo sono, ignoto: per vedere qualcosa, per sentire
qualcosa, per sapere qualcosa non bisogna forse fare sempre un passo indietro, articolare una distanza,
esiliarsi inun “punto di vista’ necessariamente esterno alla*“cosa’ che si hadi fronte? Come recitail
proverbio tedesco, ai piedi del faro cheilluminail mare c’ il buio elavisione, spieganoi fisiologi, e
debitrice di unamacchiaciecaa fondo dellaretina. “Utopia’ € allorail nome “preciso” che la speranza
umana ha dato al momento apicale in cui quell’ equazione sara finalmente risolta, all’ attimo immenso in cui il
presente potra dirsi veramente vissuto in pienezza. E un nome “ preciso” perché utopiasignificaa contempo
nessun luogo (ou-topos) eil luogo del bene (eu-topos).

Bloch, nelle sue conversazioni, non cita Proust, maa Proust quella dinamica era assai familiare. || motore
della Recherche non e forse |I“ oscurita dell” attimo vissuto” ? La memoriainvolontaria non & unafacolta a
disposizione del soggetto. Lamemoria €l laboratorio nel quale si conducono esperimenti, degni di un dottor
Frankenstein, per estrarre dal presente opaco quel senso o quell’ aroma spirituale che mentre erain atto non
era“dato”. Come ben sail lettore di Proust, occorrono migliaia di pagine perché il tempo finalmente ritorni e
il “perduto” sia“ritrovato”. Immediatamente il presente e cieco. Mentre scorre si perde come neve a sole.
Per farlo permanere occorre, come scrive Bloch, che “ruoti fuori”, che faccia segno di séin un altro.

In Proust I'infanzia s da cosi avedere in un biscotto intinto nel the da un adulto, “i mattini di Doncieres (il
passato) nel gorgoglii (presenti) dei nostri caloriferi ad acqua’. Nel filosofo marxista Bloch ad essere



ritrovato nellalottadel proletariato per il socialismo erala speranza oscuramente insistente nella esperienza
di generazioni di oppressi nel passato e nelle loro vane ribellioni. Per entrambi I’immediato contiene una
latenza di futuro che spetta alla prassi esplicitare: nel caso di Proust aincaricarsene sarala scrittura“messain
forma’ dallamemoriainvolontaria, in quello di Bloch saral’ azione trasformatrice dello stato di cose presente
“messain forma’ dal pensiero critico.

Per entrambi |l cerchio del tempo da qualche parte deve chiudersi e cio che pareva perso deve essere

integral mente restituito, senza che vi siano residui che screzierebbero il cristallo. Entrambi sanno anche, pero,
che tutto questo e solo il “sogno di unacosa’ e non la*“cosa stessa’. Ci sono in Proust reminiscenze che non
portano da nessuna parte e che lasciano all’ esperienza che sembrano evocare la sua cecita di principio,
proprio come avviene, scrive Proust, quando ci protendiamo verso “quegli oggetti situati troppo lontano di

cui le nostre dita, allungandosi in cimaal braccio teso, sfiorano solo per un istante |’ involucro senza arrivare
aprendere nulla’. Ci sono, insomma, tempi per sempre perduti e mai ritrovati. E a Bloch, filosofo della
speranza, € chiaro, come ripete sovente in queste conversazioni, che la delusione sial’ habitat naturale della
speranza. Una speranza che non potesse essere anche delusa non sarebbe infatti tale.

Ne risulta uno statuto tutto sommato deludente per |’ utopia blochiana. Ridotta a semplice ideale regolativo
dell’ azione, non si capisce come possa infiammare gli animi, competendo, come Bloch auspicain pagine di
raro acume storico, con la demagogia del nazisti di ieri e, si potrebbe aggiungere, dei “sovranisti” di oggi.
Certamente non € con un’ arida razionalitaristretta all’“ economico” che si pud contendere nell’ arena politica
con i dispensatori di suggestioni identitarie, mal’ utopia & arma spuntata quando si presenta “razional mente’
come “principio speranza’ anche se a colorarla emotivamente sono le fiabe e le luci del luna-park cosi care a
Bloch. Per I’ oratore nazista, della cui performance Bloch era stato testimone, “sangue e suolo” non e affatto
utopia ma solidissimarealta (si veda la conversazione su Non-contemporaneita. Provincia e propaganda). Se
il suo pubblico resta affascinato e da socialista che era diventaimmantinente nazista & perché glielafatoccare
con mano, mentre e difficile toccare con mano quella che resta, dopotutto, un’idea generata dal pensiero
critico. Bisognerebbe riflettere su quanto “frigida’ sia una speranza che é divenuta un “principio” nel senso
quas fichteano del termine...

Allora perché continuare a sperare? Perché a zarsi alla mattina? Curiosamente a fornire elementi per una
risposta ancora positiva a questa domanda e I’amico Adorno, il maestro del pensiero critico-negativo.
Guidato dalla suaincontenibile vis dialettica, ma anche dalla simpatia che provava per Ernst e per il suo
anelito utopico, Teddy va subito al dunque, vale adire all’ elemento propriamente scandal 0so e raramente
enunciato del principio utopico.

“Ladomanda sull’ abolizione dellamorte”, dice, éil “punto nevralgico” dell’ utopia. L’ utopiarivoluzionariae
molto spinoziana (e, aggiungerei, per niente critico-negativa...): €1’ utopia di unavitache vive, qui eora, e
che dellamorte, del negativo, del nulla, non ne sa proprio nulla. “Lo possiamo constatare molto facilmente —
continua Adorno —, basta sollevare qualche volta la questione della possibilita di abolire la morte con i
cosiddetti «benpensanti»”, lareazione sarala stessa che si avrebbe “se si lanciasse un sasso contro un
commissariato di polizia’. L’ indignazione e infatti generalizzata, non solo per I’ enormita della pretesa
avanzata, ma perché ad essere minacciato € un principio d ordine, che nel memento mori hail suo cardine
metafisico.

“Direl che questo tipo di reazione rappresentail massimo contrasto con la coscienza utopica.

L’ identificazione con la morte oltrepassa di gran lunga e prolunga |’ identificazione degli esseri umani con le
condizioni sociali esistenti”. E Adorno non pud esimersi a questo proposito da una stoccata al suo avversario
di sempre, Martin Heidegger, responsabile con la sua ontologia della finitezza di aver “consacrato” e
“assolutizzato” la morte, fornendo alla parte maggioritaria della filosofia novecentesca il pensiero-guida.
Ancora oggi, del resto, a quale istanza sovranafanno riferimento, “in ultimaanalis”, i “benpensanti” quando
stigmatizzano il presente denunciando larimozione o I’ oblio dellafinitezza che lo caratterizzerebbe? Sec’'e
unalezione da apprendere dalla pandemia, dicono tutti, concordemente, da destra a sinistra, senza quasi
eccezioni, questa lezione magistrale non é altro che il vecchio e caro memento mori, eternalegge



trascendente che regola ogni comunita umana.

Dimenticarlo introdurrebbe, secondo loro, all’ anarchiael’ anarchiaeil peggiore dei mali, peggiore del morire
che dell’anarchiaeil rimedio naturale. Inutile dire che lo stesso pensiero di Adorno avrebbe potuto trarre
beneficio dallainiezione di una siffatta coscienza utopica perché e proprio a suo coté critico-negativo chei
“benpensanti” attingono a piene mani per screditare un presente u-topico e immemore del morire (lafalsa
promessa di immortalita generata dal sogno tecnologico, la societa dello spettacolo, la mutazione
antropologica, |’ imperativo capitalista del godimento ecc. ecc.).

Perché allora ci s alzalamattina? Perché ci si affida ciecamente alla potenzairrazionale della“ speranza’
nonostante le lezioni di duro realismo che la notte ci haimpartito? Perché |’ oscurita dell’ attimo vissuto, alla
quale, in quanto viventi, non possiamo sottrarci, si dice contemporaneamente in due sensi. Daun lato é
certamente |lalatenza del possibile, latensione verso il futuro del suo compimento (verso il “tempo
ritrovato”), che Bloch ha meravigliosamente descritto nei suoi libri (soprattutto in Experimentum mundi del
1975). L'immediato €l suo trascendersi, €il suo protendere verso una pienezza di soddisfazione, che molto
spesso sara mancata. L’ immediato e storiain nuce. Dall’ altro, pero, |’ oscurita dell’ attimo vissuto €, proprio a
causa della cecita al senso chelo caratterizza, I'indice e la certezza di un radicamento nell’ essere che niente
potra scuotere (se stiamo a Cartesio, nemmeno le macchinazioni di un Dio onnipotente che ci vuole malelo
potrebbe).

L’ immediato, in questo caso, € attualita per la quale non ¢’ € opposto e che |etteralmente non muore mai.

L’ immediato € immanenza assol uta, € utopia realissima, quotidianamente frequentata. Che questa non sia una
sofisticheria generata da una ipertrofia intellettualistica (o, come s suole dire, una*“segamentale”...) lo
verificail fatto semplicissimo che noi a mattino ci alziamo, magari per abitudine, magari controvoglia,
sicuramente disillusi, maci alziamo. E per quanto invecchiando, ammalandoci e consumandoci procediamo a
grandi falcate verso la meta stabilita, € nell’immediatezza del presente immemore del morire che restiamo
sempre saldamente installati fino alla fine. Da quel presente senza confini trae alimento una speranza che non
hanel tempo il suo orizzonte e nella morte la sua smentita.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

ERNST BLOCH N

SPERANZA E UTOPIA

S[D




