## DOPPIOZERO

## Ernst Bloch: perché ci si alza la mattina?

## Rocco Ronchi

27 Dicembre 2022

Ci sono delle buone ragioni per sperare? Oppure, detto più prosaicamente ma anche in modo maledettamente più concreto, â??perché ci si alza la mattina?â?•. Se nella notte ci si è rigirati insonni nel letto era proprio perché quella domanda non sembrava trovare risposta. La speranza in certe ore notturne è proprio come morta. â??Perché ci si alza allora la mattina?â?• chiede il filosofo Ernst Bloch nella sua conversazione del 1964 con Theodor W. Adorno, da lui chiamato amichevolmente Teddy ( *Qualcosa mancaâ?/ sulla contraddizione dellâ??anelito utopico* contenuta in Ernst Bloch, *Speranza e utopia, Conversazioni 1964-1975*, a cura di R. Traub e H. Wieser, Mimesis, Milano 2022). Quali sono le radici metafisiche di quella folle speranza in un giorno migliore senza la quale lâ??esistenza sarebbe intollerabile? Il curatore italiano del libro Eliano Zigiotto, come Laura Boella, che lo correda con una breve e intensa postfazione (dal titolo: *Il coraggio di sperare e di disperare*) insistono nel â??datareâ?• queste conversazioni: sono, ripetono, di cinquanta â?? sessanta anni fa quando il mondo era profondamente diverso, quando la guerra fredda imperava e la filosofia era praticata come atto critico e sovversivo.

Bloch e Adorno (per non parlare di György Lukács, compagno di studi filosofici del giovane Ernst, anche lui fugacemente presente in questi dialoghi) erano filosofi che nellâ??hegelo-marxismo avevano il loro orizzonte di riferimento teorico e nel socialismo quello pratico. Le loro strade certo divergono, anche drammaticamente, ma tutti condividono la speranza in una trasformazione radicale dello stato di cose, anzi il loro dissidio nasce proprio dai diversi modi in cui questa comune speranza può essere declinata. Ora, quel mondo Ã" indubbiamente tramontato al punto che nemmeno chi si propone di rinnovare la malmessa sinistra italiana osa pronunciare quella parola, â??socialismoâ?•, che per Ernst come per Teddy era pressoché unâ??ovvietà . â??Socialismoâ?• era per loro â??il sogno di una cosaâ?• latente nel â??processo storicoâ?•, di cui si poteva discutere la praticabilità ma non certo la â??necessità â?•.

Eppure quella domanda,  $\hat{a}$ ??perch $\tilde{A}$ © ci si alza la mattina? $\hat{a}$ ?•, rimbomba pi $\tilde{A}$ ¹ che mai nella nostra testa frastornata. Ci $\tilde{A}$ ² si deve, forse, al fatto che quella domanda non ha a che fare con il tempo lineare degli eventi, piuttosto va alla radice del tempo, chiede di qualcosa che non  $\tilde{A}$ " pi $\tilde{A}$ ¹ tempo, qualcosa che se ne sta fuori dal tempo, come il celebre *exaiphnes* di cui parlava il Parmenide immaginato da Platone, un  $\hat{a}$ ??improvviso $\hat{a}$ ?• (cos $\tilde{A}$ ¬ bisognerebbe tradurlo) che del cambiamento  $\tilde{A}$ " l $\hat{a}$ ??origine senza essere parte del tempo (per questo la sua traduzione con  $\hat{a}$ ??istante $\hat{a}$ ?•  $\tilde{A}$ " fuorviante).

Nella prima delle conversazioni raccolte nel volume (anchâ??essa del 1964), lâ??intervistatore Jurgen Rühle fa una domanda a bruciapelo a Bloch. Una vera domanda â??giornalisticaâ?•. Gli chiede: lei che ha scritto *Il Principio speranza* (1959), lei che ha rimesso in circolazione la necessità dellâ??utopia, una nozione che gli stessi marxisti, volendo essere â??scientificiâ?•, disprezzavano, lei ci sa dire in due parole â??qual Ã" lâ??idea di fondo della sua filosofia?â?•.

Bloch non esita a rispondere. Da vero filosofo sa che ogni pensiero vivente si nutre di una sola intuizione sebbene occorrano migliaia di pagine e unâ??intera esistenza di ricerca per comunicare al mondo la sua ineffabilit $\tilde{A}$  di principio. Quel punto, dice,  $\tilde{A}$ " lâ??â??oscurit $\tilde{A}$  dellâ??attimo vissutoâ?•, quel punto  $\tilde{A}$ " la strana natura del presente, del â??qui e oraâ?•. Non bisogna alzare gli occhi al cielo per cercare il mistero. Ci $\tilde{A}$ ° che  $\tilde{A}$ " massimamente vicino,  $perch\tilde{A}$ © io lo sono, adesso,  $\tilde{A}$ " in realt $\tilde{A}$  lâ??enigma.

Lâ??immediato, come lo chiamano i filosofi, Ã" lâ??enigma, lâ??immediato Ã" la sorgente costante dello stupore. â??Una vitaâ?• denota il tempo speso nel tentativo di decifrarlo e la â??storia degli uominiâ?•, con i suoi conflitti, con le sue catastrofi e con le sue rivoluzioni, Ã" il succedersi degli â??esperimentiâ?•, quasi sempre fallimentari, con cui lâ??umanità ha cercato di risolvere quella X incognita nellâ??equazione del presente vissuto. Il presente, a ben considerarlo, ha infatti una ben strana natura. Il presente Ã" intimamente aporetico, Ã" un vicolo cieco.



Ad esso non posso sottrarmi â?? provatevi, se ci riuscite, a fuoriuscire dal suo orizzonte claustrofobicoâ? â??, in esso tutto passa e, tuttavia, il presente resta a me, *mentre lo sono*, ignoto: per vedere *qualcosa*, per sentire *qualcosa*, per sapere *qualcosa* non bisogna forse fare sempre un passo indietro, articolare una distanza, esiliarsi in un â?? punto di vistaâ? • necessariamente esterno alla â?? cosaâ? • che si ha di fronte? Come recita il proverbio tedesco, ai piedi del faro che illumina il mare câ?? Ã" il buio e la visione, spiegano i fisiologi, Ã" debitrice di una macchia cieca al fondo della retina. â?? Utopiaâ? • Ã" allora il nome â?? precisoâ? • che la speranza umana ha dato al momento apicale in cui quellâ?? equazione sarà finalmente risolta, allâ?? attimo immenso in cui il presente potrà dirsi veramente vissuto in pienezza. Ã? un nome â?? precisoâ? • perché utopia significa al contempo nessun luogo (*ou-topos*) e il luogo del bene (*eu-topos*).

Bloch, nelle sue conversazioni, non cita Proust, ma a Proust quella dinamica era assai familiare. Il motore della *Recherche* non Ã" forse lâ??â??oscurità dellâ??attimo vissutoâ?•? La memoria involontaria non Ã" una facoltà a disposizione del soggetto. La memoria Ã" il laboratorio nel quale si conducono esperimenti, degni di un dottor Frankenstein, per estrarre dal presente opaco quel senso o quellâ??aroma spirituale che mentre era in atto non era â??datoâ?•. Come ben sa il lettore di Proust, occorrono migliaia di pagine perché il tempo finalmente ritorni e il â??perdutoâ?• sia â??ritrovatoâ?•. Immediatamente il presente Ã" cieco. Mentre scorre si perde come neve al sole. Per farlo permanere occorre, come scrive Bloch, che â??ruoti fuoriâ?•, che faccia segno di sé in un altro.

In Proust lâ??infanzia si dà così a vedere in un biscotto intinto nel thÃ" da un adulto, â??i mattini di DonciÃ"res (il passato) nei gorgoglii (presenti) dei nostri caloriferi ad acquaâ?•. Nel filosofo marxista Bloch ad essere ritrovato nella lotta del proletariato per il socialismo era la speranza oscuramente insistente nella esperienza di generazioni di oppressi nel passato e nelle loro vane ribellioni. Per entrambi lâ??immediato contiene una latenza di futuro che spetta alla prassi esplicitare: nel caso di Proust a incaricarsene sarà la scrittura â??messa in formaâ?• dalla memoria involontaria, in quello di Bloch sarà lâ??azione trasformatrice dello stato di cose presente â??messa in formaâ?• dal pensiero critico.

Per entrambi II cerchio del tempo da qualche parte *deve* chiudersi e ciò che pareva perso deve essere integralmente restituito, senza che vi siano residui che screzierebbero il cristallo. Entrambi sanno anche, però, che tutto questo Ã" solo il â??sogno di una cosaâ?• e non la â??cosa stessaâ?•. Ci sono in Proust reminiscenze che non portano da nessuna parte e che lasciano allâ??esperienza che sembrano evocare la sua cecità di principio, proprio come avviene, scrive Proust, quando ci protendiamo verso â??quegli oggetti situati troppo lontano di cui le nostre dita, allungandosi in cima al braccio teso, sfiorano solo per un istante lâ??involucro senza arrivare a prendere nullaâ?•. Ci sono, insomma, tempi per sempre perduti e mai ritrovati. E a Bloch, filosofo della speranza, Ã" chiaro, come ripete sovente in queste conversazioni, che la delusione sia lâ??habitat naturale della speranza. Una speranza che non potesse essere anche delusa non sarebbe infatti tale.

Ne risulta uno statuto tutto sommato *deludente* per lâ??utopia blochiana. Ridotta a semplice ideale regolativo dellâ??azione, non si capisce come possa infiammare gli animi, competendo, come Bloch auspica in pagine di raro acume storico, con la demagogia dei nazisti di ieri e, si potrebbe aggiungere, dei â??sovranistiâ?• di oggi. Certamente non Ã" con unâ??arida razionalità ristretta allâ??â??economicoâ?• che si può contendere nellâ??arena politica con i dispensatori di suggestioni identitarie, ma lâ??utopia Ã" arma spuntata quando si presenta â??razionalmenteâ?• come â??principio speranzaâ?• anche se a colorarla emotivamente sono le fiabe e le luci del luna-park così care a Bloch. Per lâ??oratore nazista, della cui performance Bloch era stato testimone, â??sangue e suoloâ?• non Ã" affatto utopia ma solidissima realtà (si veda la conversazione su *Non-contemporaneitÃ*. *Provincia e propaganda*). Se il suo pubblico resta affascinato e da socialista che era diventa immantinente nazista Ã" perché gliela fa toccare con mano, mentre Ã" difficile toccare con mano quella che resta, dopotutto, unâ??idea generata dal pensiero critico. Bisognerebbe riflettere su quanto â??frigidaâ?• sia una speranza che Ã" divenuta un â??principioâ?• nel senso quasi fichteano del termineâ?

Allora perché continuare a sperare? Perché alzarsi alla mattina? Curiosamente a fornire elementi per una risposta ancora positiva a questa domanda Ã" lâ??amico Adorno, il maestro del pensiero critico-negativo. Guidato dalla sua incontenibile *vis* dialettica, ma anche dalla simpatia che provava per Ernst e per il suo anelito utopico, Teddy va subito al dunque, vale a dire allâ??elemento propriamente scandaloso e raramente enunciato del principio utopico.

â??La domanda sullâ??abolizione della morteâ?•, dice, Ã" il â??punto nevralgicoâ?• dellâ??utopia. Lâ??utopia rivoluzionaria Ã" molto spinoziana (e, aggiungerei, per niente critico-negativaâ?|): Ã" lâ??utopia di una vita che vive, qui e ora, e che della morte, del negativo, del nulla, non ne sa proprio nulla. â??Lo possiamo constatare molto facilmente â?? continua Adorno â??, basta sollevare qualche volta la questione della possibilità di abolire la morte con i cosiddetti «benpensanti»â?•, la reazione sarà la stessa che si avrebbe â??se si lanciasse un sasso contro un commissariato di poliziaâ?•. Lâ??indignazione Ã" infatti generalizzata, non solo per lâ??enormità della pretesa avanzata, ma perché ad essere minacciato Ã" un principio dâ??ordine, che nel *memento mori* ha il suo cardine metafisico.

â??Direi che questo tipo di reazione rappresenta il massimo contrasto con la coscienza utopica. Lâ??identificazione con la morte oltrepassa di gran lunga e prolunga lâ??identificazione degli esseri umani con le condizioni sociali esistentiâ?•. E Adorno non può esimersi a questo proposito da una stoccata al suo avversario di sempre, Martin Heidegger, responsabile con la sua ontologia della finitezza di aver â??consacratoâ?• e â??assolutizzatoâ?• la morte, fornendo alla parte maggioritaria della filosofia novecentesca il pensiero-guida. Ancora oggi, del resto, a quale istanza sovrana fanno riferimento, â??in ultima analisiâ?•, i

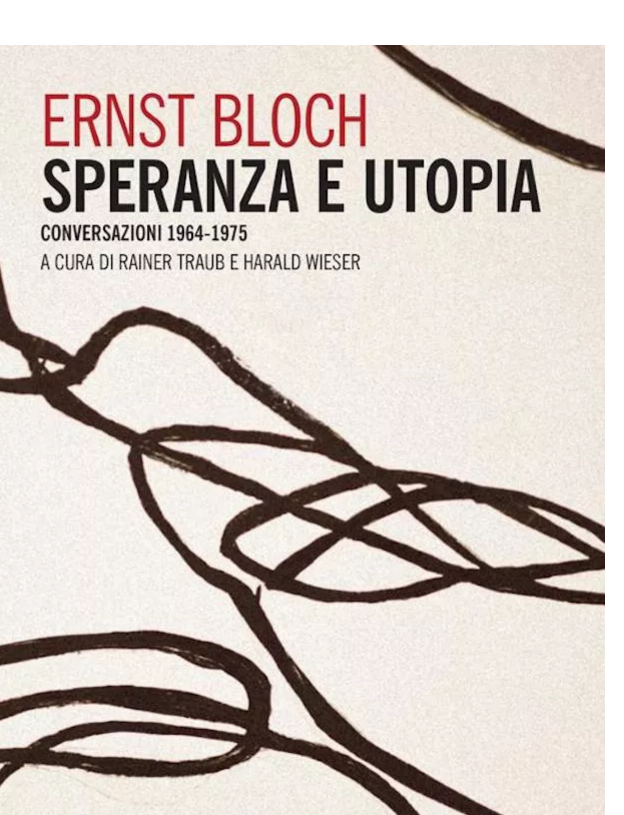
â??benpensantiâ?• quando stigmatizzano il presente denunciando la rimozione o lâ??oblio della finitezza che lo caratterizzerebbe? Se câ??Ã" una lezione da apprendere dalla pandemia, dicono tutti, *concordemente*, da destra a sinistra, senza quasi eccezioni, questa lezione magistrale non Ã" altro che il vecchio e caro *memento mori*, eterna legge trascendente che regola ogni comunità umana.

Dimenticarlo introdurrebbe, secondo loro, allâ??anarchia e lâ??anarchia  $\tilde{A}$ " il peggiore dei mali, peggiore del morire che dellâ??anarchia  $\tilde{A}$ " il rimedio naturale. Inutile dire che lo stesso pensiero di Adorno avrebbe potuto trarre beneficio dalla iniezione di una siffatta coscienza utopica perch $\tilde{A}$ ©  $\tilde{A}$ " proprio al suo  $c\tilde{A}$   $t\tilde{A}$ © critico-negativo che i  $\tilde{a}$ ??benpensanti $\tilde{a}$ ?• attingono a piene mani per screditare un presente u-topico e immemore del morire (la falsa promessa di immortalit $\tilde{A}$  generata dal sogno tecnologico, la societ $\tilde{A}$  dello spettacolo, la mutazione antropologica, l $\tilde{a}$ ??imperativo capitalista del godimento ecc. ecc.).

Perché allora ci si alza la mattina? Perché ci si affida ciecamente alla potenza irrazionale della â??speranzaâ?• nonostante le lezioni di duro realismo che la notte ci ha impartito? Perché lâ??oscurità dellâ??attimo vissuto, alla quale, in quanto viventi, non possiamo sottrarci, si dice contemporaneamente in due sensi. Da un lato Ã" certamente la latenza del possibile, la tensione verso il futuro del suo compimento (verso il â??tempo ritrovatoâ?•), che Bloch ha meravigliosamente descritto nei suoi libri (soprattutto in *Experimentum mundi* del 1975). Lâ??immediato Ã" il suo trascendersi, Ã" il suo protendere verso una pienezza di soddisfazione, che molto spesso sarà mancata. Lâ??immediato Ã" storia *in nuce*. Dallâ??altro, però, lâ??oscurità dellâ??attimo vissuto Ã", proprio a causa della cecità al senso che lo caratterizza, lâ??indice e la certezza di un radicamento nellâ??essere che niente potrà scuotere (se stiamo a Cartesio, nemmeno le macchinazioni di un Dio onnipotente che ci vuole male lo potrebbe).

Lâ??immediato, in questo caso, Ã" *attualit*à per la quale non câ??Ã" opposto e che letteralmente non muore mai. Lâ??immediato Ã" immanenza assoluta, Ã" utopia realissima, quotidianamente frequentata. Che questa non sia una sofisticheria generata da una ipertrofia intellettualistica (o, come si suole dire, una â??sega mentaleâ?•â?!) lo verifica il fatto semplicissimo che noi al mattino *ci* alziamo, magari per abitudine, magari controvoglia, sicuramente disillusi, ma *ci* alziamo. E per quanto invecchiando, ammalandoci e consumandoci procediamo a grandi falcate verso la meta stabilita, Ã" nellâ??immediatezza del presente immemore del morire che restiamo sempre saldamente installati *fino alla fine*. Da quel presente senza confini trae alimento una speranza che non ha nel tempo il suo orizzonte e nella morte la sua smentita.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



MIMESIS / GLI IMPERDONABILI