DOPPIOZERO

Jullien. Psicoanalisi e saggezza

Mario Porro
30 Dicembre 2022

Nel pensiero dell’'immanenza di tradizione confuciana, I’ ternarsi di fasi in reciprocainterazione che si
dispiegano I’uno in virtu dell’ atra (yin e yang) basta gia a cogliere la coerenza internaa mondo. La
correlazione dei fattori in gioco manifestada sé |’ ordine con cui procede la Via, il Tao, che non possiede
caratteri di Soggetto, non e Essere né Ipostasi, indica semplicemente la possibilita del passaggio, la
“viahilitd’ del processo. Senza dungue opporre sensibile eintelligibile, materiale e spirituale, divenire ed
Essere, la Cinariconosce un solo ordine dellarealta, quello determinato dal Qi, il soffio-energiache s
condensa e “materializza’ oppure s fluidifica e spiritualizza. Nella coerenza (allalettera, il “teners
insieme”), nellatanto proclamata“armonia’ della cultura dell’ Oriente, trova espressione la*“ragione” (Ii)
immanente al mondo, spiega Jullien in Essere o vivere (Feltrinelli, 2016).

Lungi dal rinviare a dire e alla costruzione di un’argomentazione, come pretende il logos aristotelico, la
grafiadi questo termine alude alla venatura della giada di cui il tagliatore di pietre segue la conformazione
con lo scalpello. Al pari delle venature del marmo nella metafora leibniziana, aindicare gli a priori virtuali
dell’intelletto, nella cultura cinese le nervature della pietra, comei tralci del rami, lagranadelle foglie o della
pelle, fanno apparire le linee di forza e di vitai cui reticoli ramificati formano “ragione” (tiao-li).

Qui ela“materialitd’ a essere gia strutturata, internamente organizzata, senza necessita di erigere un ordine
ideale, un platonico regno delle Forme che debba plasmare il mondo sensibile. Non deviare dal solco della
coerenza che assicurail procedere del vitale in noi e nel mondo, sposarne il succedersi regolato, € in fondo
I"unica“ prescrizione” morale della tradizione confuciana. Invece della promozione del Soggetto autonomo,
che con lasuaVVolonta e Liberta (nozioni ignote alla Cina antica) fa effrazione nella tessituradel mondo, fino
apraticare laribellione al’ oppressione dellarealta, naturale e storica, lalogica“ comprensiva’ del Tao chiede
(soltanto?) d’integrarsi nel processo in corso.

E questo e ancheiil criterio “medico” di conservazione della salute nella prospettiva della “lunga vita’. Anche
la cultura di matrice confuciana ha concepito la salute come equilibrio, a pari dellatradizione ippocratica;
ma non in base all’ obbedienza a Norme e Regole per mantenere le “giuste” proporzioni trai fluidi corporei
(secondo lalogicadel rapporto frale parti el tutto), bensi nell’ ottica della Regolazione per alternanza—
attivita/riposo, tensione/distensione — cosi da conservare il proprio “potenziale di vita’, senzatracciare un
solco di separazione fralamateria e lo spirito. L’ idea dell’ anima come sostanza separata dal destino
immortale apre un “destino” che la cultura della Cina ha ampiamente ignorato. Noi pensiamo nella piega
tracciata dal Socrate che esorta ad aver curadella propriaanimao che, in attesa della morte nel Fedone,

s impegna adimostrarne I'immortalita.

Grazie al’ Anima vagula, blandula, / hospes comesqgue corporis—i versi attribuiti nella Historia Augusta
all’imperatore Adriano morente —, non avremmo sognato il varco verso i luoghi ignoti in cui S incontra
I"Invisibile. Grazie al’ anima, ricorda Jullien, non avremmo potuto concepire unarelazione d intimita e di
preghiera dell’ uomo con Dio; il che & ancor piu evidente visto dalla Cina, dove lanozione di un Dio
trascendente non ha fatto presa ed e stata ben presto sostituita da quelladi Cielo, aindicare il funzionamento
regolato del Processo (€ latematicaal centro di Mose o la Cina?, di prossimatraduzione per le edizioni
Medusa).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jullien-psicoanalisi-e-saggezza
https://test.doppiozero.com/mario-porro

Senza un’ anima come ambito in cui si raccoglie la dimensione del sentimento, campo di energia che spinge a
varcare le limitazioni terrene per tendere verso I’ Infinito e I’ Eterno, non avremmo potuto innalzare I’ Amore
ad assoluto dell’ avventura umana, sia nellaformadell’ Eros del Smposio, sia nella dimensione evangelicae
paolina dell’ agape. La Cina antica ha concepito I’amore solo come emozione e vibrazione fisiologica, che
svolge attraverso la sessualita un ruolo essenzial e cooperando alla regolazione cosmica. Senza un’anima
come luogo della verita non avremmo poi potuto conferire un ruolo cosi rilevante al monologo della
coscienza, allavoce interiore che, lo sappiamo da Agostino, s rivolge a Dio persona. La Cina, almeno pre-
buddista, haignorato il monologo interiore e non ha sviluppato la dimensione dell’ intimita, il mettere a nudo
quel chein noi e piu interno e profondo.

Non troviamo cosi in Cina un corrispettivo di quella componente cosi rilevante nella cristianita, e soprattutto
nel cattolicesimo, che € la confessione. La sua“condizione di possibilita” e lafiducianell’ aletheia,

nell’ eliminazione del velo che copre quanto sta nascosto: attraverso il dire aun altro sveliamo non solo i
nostri atti colpevoli e peccaminosi, ma anche impulsi e desideri in cui fatichiamo a riconoscerci. Smontando
I"ipotesi repressiva secondo laquale lareligione in eta moderna ha sviluppato una serie di proibizioni per
ridurre la sessualitaal silenzio, lanostrareligione I’ hatradottain parola. Michel Foucault, nella Volonta di
sapere (1976, Feltrinelli), hamostrato come I’ Occidente moderno abbia promosso, grazie alla praticadella
confessione, I’ingiunzione di produrre un “discorso vero”, che restituiscal’immaginario dellavitaintima,
compito ereditato dalla psicoanalisi. Certo, quest’ ultima ha appreso a diffidare dello sforzo di far dire per
esplicitare, cioé per sciogliere le pieghe che si annidano nella vita psichica; mala pratica analitica resta
debitrice, rileva Jullien in Logos e Tao e altrove, della fiducia occidentale nel potere salvifico e di liberazione
della parola.

LN

Pur ponendosi in radicale contrasto con |I"“illusione” senza avvenire dellareligione, in cui Si conserva

I’ atteggiamento infantile del figlio verso il Padre, la psicoanalisi non pud occultareil rapporto di filiazione
nei confronti di quell’a priori culturale dell’ Occidente costituito dall’idea di un’animadi cui si puo fare
“scienza’. Freud si trovain difficolta, rileva Jullien, nel trovare le modalita di congiunzione fral’animaeil
corpo, I'intrico psico-somatico dove il trattino suona piu conferma della scissione che suo superamento. Lo
ribadisce quel concetto di base, quel “concetto frontiera” che e lapulsione (Trieb): il “rappresentante” (
Repréasentant) del biologico, fonte delle eccitazioni interne, che affida una sorta di delega allo psichico. In
guesta faticosa giunzione ricompare una problematica classica della metafisica: I’inconscio, sulla cui
esistenza Freud ritiene di aver fornito prove “inattaccabili”, come s faceva un tempo per I’anima o per Dio,
s apparenta cosi alla*“cosain s€” kantiana, propriamente inconoscibile e inaccessibile, ma che si manifesta
comunqgue in formatravestita nel piano fenomenico.

Per tradurre “psico-analisi” la Cina ha fatto ricorso al termine jingshen cioé “ quintessenza spirituale’, masi
tratta di una pratica, se non sdegnata, che fatica comunque a diffondersi. E come se latradizione della
Saggezza di matrice confuciana rendesse impervio a quellaterapiatroppo occidentale attecchire nel terreno
della sensibilita cinese. Entrambe animate dalla prospettiva della“curadi s€”, sembrano in prima battuta
presentarsi in formadi alternativa: da un lato, il lavoro d'investigazione e di decifrazione — secondo quel
paradigmaindiziario gia promosso dal pensiero cinese antico (indagato da Jullien in Srategie del sensoin
Cinaein Grecia, Meltemi, 2004) — per procedere nello scavo archeologico della psiche a fine di riportare
alla superficie dell’ 1o quel che é sepolto; dall’ altro, il lavoro di “nutrimento del vitale” suggerito dallo
Zhuangz. La prospettiva della Saggezza mira adissipare le tensioni dell’ esistenza e restaurare I’ omeostasi
con laguale s mantiene lavita, cioé aconservare la*“viabilita’ dellaVia, eliminando ostruzioni eintralci.
Essere rilassato e disteso consente di accogliereil “cosi” del vivere, non nei termini della rassegnazione
religiosa—“E cosi sia” —, manei termini dell’ adesione alla spontaneita di ogni avvento —“E siacosi”.

Selapsicoanalis promuove laricercasul passato, attraverso latalk-cure o la“puliziadel camino” (la
formuladi Anna O., accolta da Freud), per risalire all’intrico dell’inconscio che riemerge aturbare il nostro
presente, il percorso confuciano miraaliberarele“vie” di comunicazione, siainteriori che con il mondo, del
proprio essere costitutivo per conservarlo evolutivo. Il “nutrimento” non impone dungue un lavoro
d’introspezione, neppure si riduce alla generica“Meditazione”, tanto di moda oggi in Europa, formula povera



per direil processo che portail vitale a suo pieno regime.



FRANCOIS JULLIEN
Essere o vivere

Il pensiero occidentale e il pensiero cinese

Campi In venti contrasti
del sapere

Feltrinelli



Richiede di far leva sullafacolta elementare della respirazione, sulla capacita di “ svuotamento” che consente
di praticare la de-preoccupazione rispetto agli affanni mondani, e insieme di concentrazione per ritrovare la
sintonia con la processualitain corso, fino araggiungere la“trasparenza del mattino”. L’importante, fadireil
saggio taoista a Confucio, e che “si sia primaverili nel proprio rapporto col mondo”, cioe che s resti
contemporanei al rigoglio che incessantemente attivalavita

Possiamo accedere al divano dell’ esperto della psiche e rinnovare la tradizione europea della catharsis,
oppure accostarci alla Regolazione cosmico-energetica e praticare le Arti di Lunga vita. Le due vie non sono
aternative per Jullien, offrono risorse intese a promuovere una gestione del vivere, con |’ obiettivo comune di
ritrovare un equilibrio psichico che consenta a paziente di vivere una vita espansa, non una vitaintensa come
volevail vitalismo nietzschiano. Mariducendo la psicoanalisi a praticaclinicadi definalizzazione

dell’ esistenza, se ne mettono fra parentesi, oltre ala dimensione meta-cognitiva, le istanze in senso lato
illuministiche: daun lato, I’ esigenza di rendere perspicue alla mente le opacita dell’ interno “ Paese straniero”,
dall’altro, I’ esigenzaetica di ritrovare “un fondamento puramente razionale delle norme civili” (L’ avvenire di
un’illusione). Nulla e piu estraneo alla psicoanalisi di un’antropologia, scriveva Michel Foucault nelle pagine
finali di Le parole ele cose (Rizzoli, 1966); € una“pratica’ che cercadi fronteggiare il dramma dell’ uomo,
cioe di un essere legato ai fantasmi del linguaggio e alla sofferenza connessa al desiderio dell’ oggetto
perduto. Laterapia miraad affrancare il paziente “dalla prossimita costantemente ripetuta della morte,
facendogli intendere che un giorno morira”. Mail senso dellafinitudine, con I’ angoscia che ne discende, e la
Sua messinscena tragica appartengono allo sfondo meta-fisico della morale europea, ignoto alla saggezza
dellaCinaantica. Il Tao traccialaViache non conduce a una meta (lafelicita o la bonta), non miraad
attribuire un Senso al vivere o arivelarne |’ assurdit&; I'importante & che manteniamo apertain noi la
possibilita del passaggio, che si proceda, magari piano, ma senza mai fermarsi.

Pur iscrivendosi nel teatro della trasgressione originaria e della confessione della colpa, la psicoanalisi
rappresenta comunque, afferma Jullien, unarotturanel pensare dell’ Occidente, perché consideraiil
comportamento in termini di funzionalita, non di dover-essere madi regolazione delle forze psichiche. In
Cinque concetti proposti alla psicoanalis (La Scuola, 2014), Jullien rilegge quel che accade nel “processo
dellacura’ senzail ricorso all’ apparato categoriale della nostra “ragion pratica’. La scatola di attrezzi della
culturacinese, cheignorail primato dell’lo le cui intenzioni aprono il campo “opprimente” dellalibertae
della scelta, consente di esplicitare approcci che lariflessione freudiana ha solo intravisto (e anche di evitare
I’ eccesso di teorizzazione post-freudiano). Nei Consigli al medico nel trattamento psicoanalitico, Freud
suggerisce al terapeuta di mantenere un’“ attenzione fluttuante”, diffusa e non focalizzata, per non perdere il
minimo indizio di quel che ascolta, per quanto incongruo e in apparenzairrilevante. La nozione di
disponibilita dice appunto I’ apertura al’ occorrenza del momento, coniuga a un tempo concentrazione e
assenza di aspettative; € questo il principio acui sispirail saggio confuciano, fare il vuoto in se stesso per
restare aperto atutte le possibilita. Invece del Soggetto dotato d’iniziativa, che presume e progetta, il saggio &
privo di “io” ed e“senzaidee” (Einaudi, 2002), proprio per evitare di privilegiare un aspetto parziale delle
cose, di restare bloccato nella posizione assunta e perdere la globalita dellaVia. Non s trattain tal senso di
raccomandare allo psicoanalista di essere “freddo”, semmal insapore (Elogio dell’ insapore, Cortina, 1999),
cioe di porsi amonte, nellafasein cui i diversi sapori cominciano appenaa manifestarsi, per tenersi pronto
ad accoglierli.

L’ efficacia della curaimpone che il paziente dicatutto cio che gli passa per latesta, anche e soprattutto
guello che e sgradito e in apparenza senza importanza. Al soggetto cartesiano, che s instaura cometale
dicendo “1o penso”, ecco sostituirsi il sospetto di Nietzsche: non sono “10” a pensare, SONo i pensieri auscire
dall’ombra per imporsi ame, “passano per lamente” e solo dopo me ne approprio. Il linguaggio abbandona
cosi lafunzione che Aristotele gli attribuiva (e chei teorici contemporane della comunicazione hanno
conservato), quello d'indicare le proprieta di qual cosa che abbia significato anche per gli altri.
Abbandonando I’ obbligo della*“ significazione per determinazione”, la psicoanalisi ritrovalafunzione che il
Taoismo attribuisce alla parola: non denotare ma“lasciar passare”. E larisorsadell’ allusivo (il secondo
concetto proposto ala psicoanalisi) quella che la Cina ha sviluppato in poesia per dare voce a sentimento
provato senzafarne parola, o nella pittura di paesaggio doveil pennello giocacon il bianco per de-pingere e



lasciare nell’ indeterminazione i profili cangianti delle montagne e dell’ acqua percorse dal vuoto. A differenza
dell’allegoria o del simbolo, cioe del salto dal senso proprio a quello figurato e aun altro piano dellareata,
figure privilegiate dell’ Occidente meta-fisico, ad-ludere, cioé giocare intorno, € un modo per accostarsi in
modo “sottile” al non-detto, a quel che appunto e in gioco. Anche Freud riconosce che un’ arte eloquente
dell’allusivo e praticata siadal sogno, che si traveste al fine di varcare la censuradel conscio, siadal sintomo
per aggirare I’ oggetto censurato del desiderio, senza smettere di giocarvi intorno.

Il lavoro dell’ analisi non pud procedere al’ attacco in modo frontale, come volevala strategia militare
classicain Europafino avon Clausewitz, in analogia alla procedura dialogica del confronto diretto. In
mancanzadi un piano predefinito, il procedere indiziario dell’ analista non puo che abbordare la cosain modo
obliquo e insinuante, procedere di shieco per aggirare laresistenza del nemico (il sintomo e la sua rimozione)
fino afarlo cedere. E |la strategia che la saggezza confuciana attiva nell’ insegnamento: il maestro non ricorre
a“lezioni frontali”, la parolainterviene in modo minimale, incita e mette sullavia senzaforzare, in attesa che
nell’ allievo si apraun varco che gli consenta di capire. Anche nel processo di cura, la presenza condivisa
nella durata predispone un ambiente in cui puo diffondersi un’influenza discreta che promuove una
modificazione progressiva e silenziosa e consente di “lasciar passare”’. La Cina, abituata a pensare in termini
di flussi di energia, d'incitamento e risonanza, pensail procedere dell’interarealta nei modi
dell’influenzamento impercettibile, tanto piu pregnante quanto meno se ne percepisce |’ azione, sul modello
del vento che, inavvertito, si evidenzianei suoi effetti. La Cinanon ha conosciuto laretorica, I arte della
persuasione su cui confida la pratica della democrazia nella polis; laparolaal piu hail compito d influenzare
e ancheil Principe non fa che contribuire a diffondere la benefica influenza che gli é stata concessa dal
“mandato del Cielo” (s veda“Influenzavs Persuasione” in Essere o vivere).

La curatenderebbe allora a eliminare quanto intralciail fluire vitale, arendere di nuovo in corso quel che si
eraimmobilizzato nella vita psichica, cioe a promuovere una de-fissazione. Per tornare a“nutrire lavita’,
suggerisce lo Zhuangz, occorre “scopare davanti allaporta’, cioe sbharazzars di quanto ingombralasogliae
impedisce di passare. E un tema che Freud incrocia nello studio delle nevrosi dei reduci dalla guerra: il
trauma ha prodotto una fissazione (Fixierung), il soggetto si € incagliato e si chiude a rinnovarsi dellavita,
fino aregredire nella paranoia o nella coazione aripetere con cui s manifestail richiamo di Thanatos. La
metafora dell’ ostruzione resta pero in Freud immersa nel pensiero europeo della condotta: rimandaal primato
dell’ azione (Im Anfang war die Tat recitalaformuladi Goethe ripresa da Freud) e del volere di un soggetto
che s propone uno scopo. Ma se pensiamo la condotta non piu come susseguirsi di atti, ma come processo
che s attivadi continuo, saggio & non arrestarsi in acuna disposizione, sia pure virtuosa, mantenersi al’ erta.
L’ ultimo capitolo dell’ Inter pretazione dei sogni accenna all’ esigenza di pensare lavitapsichicain termini di
processo, per il quale e rilevante laregolazione interna (Regulierung) che impedisce il formarsi di ostruzioni
lungo il cammino.

Disponihilita, allusivo, obliquo/influenza, de-fissazione e infine trasformazioni silenziose, quelle acui la
saggezza cinese e attenta, quei minimi indizi dell’innesco di un cambiamento. Anche nellacurasi tratta di
seguireil corso, senzaforzarlo per intervento dell’ analista; anche la dis-ostruzione non lasi hadi mirain
modo intenzionale, avviene sponte sua, secondo lalogica della crescita delle piante: non bisognatirarle per
farle crescere, né si devetralasciare di sarchiare in attesa che spuntino (Mencio), bastafare il minimo per
lasciare avvenire. Non si vede il processo di guarigione, poi un bel giorno si scopre che qualcosas e
sbloccato, lafissazione si € sciolta, senza eventi spettacolari che assumano risalto, eil vivere ritrovala sua
viabilita.

Leggi anche

Mario Porro | La vita come processo / Francois Jullien, sul vivere
Mario Porro | Sul vivere, d aprés/ Francois Jullien, aspirare alla felicita?
Mario Porro | Jullien. Lo spirituale dell’ arte

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/francois-jullien-sul-vivere
https://www.doppiozero.com/francois-jullien-aspirare-alla-felicita
https://www.doppiozero.com/jullien-lo-spirituale-dellarte
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




